
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۱ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تنبیه دوم: شرط تنجز علم اجمال؛ در معرض ابتلا بودن اطراف

تنبيه دوم بحث دوران بين متباينين نظريهاي است كه مرحوم شيخ انصاري(اعل اله مقامه الشريف) ابداع فرموده و قبل از شيخ
كس اين نظر را نداشته، بعد از ایشان نیز عدهي زيادي از فقها اين نظريه را پذيرفتهاند. و آن این است كه ي از شرايط

منجزيت علم اجمال این است كه «همه اطراف علم اجمال در معرض ابتلاي ملّف باشد».

لازم نيست كه بالفعل ملّف مبتلاي به آن باشد و بالفعل ابتلا باشد، اما بایست در معرض ابتلاي ملّف باشد، به طوري كه اگر
از معرضيت ابتلاي ملّف خارج شد، علم اجمال نیز منجزيت نخواهد داشت. مثلا آنجاي كه دو ظرف پيش ما وجود دارد، علم
اجمال داريم ي از اين دو تا نجس است اينجا امان ابتلا به هر دو ظرف عادتاً وجود دارد، اما اگر گفتيم علم اجمال داريم يا
اين ظرف كه در منزل هست نجس است و يا آن ظرف كه در مان در کشور هند واقع شده، كه عادتاً رفتن انسان به هند بسيار
مستبعد است و مورد ابتلا نيست. اينجا شيخ فرموده است كه اين علم اجمال منجز نيست و شرط منجزيت این است كه همهي

اطراف علم اجمال در معرض ابتلاي ملّف باشد.

اينجا در دو مقام بحث م شود؛

نخست اينه دليل اين مطلب چيست و چه استدلال بر اين مدعا وجود دارد

و مقام دوم این است كه اگر شك كرديم ي از اطراف علم اجمال در معرض ابتلاء ملّف هست يا نيست ‐كه اين زياد اتفاق
مافتد‐، آنجا آيا بايد اصالة البرائة جاري كنيم يا اصالة الاشتغال؟ كه بحث خيل مهم دارد.

لذا در اينجا در دو مقام بايد بحث كرد؛

1) اينه چه دليل بر اين مدعا وجود دارد، شيخ كه چنين مطلب را فرموده دليلش چيست؟

2) اينه اگر نسبت به يك طرف شك حاصل شود كه آيا داخل در ابتلا هست يا خير؟ اينجا چه اصل جاري است؟ آيا اصالة
البرائة جاري است يا اصالة الاشتغال؟ كه ثمرهي مقام اول در مقام دوم روشن مشود. 

مقام نخستـ دلیل مدعا:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم شيخ در كتاب رسائل فرمودهاند تحريم فعل که مورد ابتلا نباشد، صحیح نیست، «الفعل إذا كان خارجاً عن محل ابتلاء
الملّف عادتاً لم يصح تعلّق التحريم به».

در حقيقت شيخ مسئله را مبرند روي اينه در چنين موردي تليف تحريم قبيح است. یعن اگر مولا چيزي كه در معرض
ابتلاي انسان نيست را حرام کند، اين تليف مستهجن و قبيح است! هدف مولا از نه، «طلب الترك» است، وقت مولا مگويد

«لا تشرب الخمر» طلب مكند ترك شرب خمر را. حالا يك خمري كه در نقطه ای از آفريقا وجود دارد و انسان در طول عمرش
بسيار بعيد است كه به آنجا برود تا آن خمر در معرض ابتلاءش قرار بيرد و در نتيجه ترك آن شرب خمر خود به خود وجود

دارد، كه به تعبيري كه در كلمات مرحوم نائين هست اين منترك است و خود به خود ترك شده، جاي كه خود به خود ترك شده
مولا بيايد طلب ترك كند، اين تليف قبيح است و استهجان دارد. 

عبارت مرحوم شيخ مسئلهي خروج از ابتلا را در باب محرمات آورده و ديران مثل مرحوم نائين كه از مرحوم شيخ تبعيت
ه اشتراك وجود دارد، يعنمات در قدرت عقليدهند ،اظهار میدارد که بين باب واجبات و محر مسئله را توضيح م كردند، وقت

همان طور كه در اوامر و واجبات قدرت عقل بر متعلّق از شرايط تليفه است و آنجاي كه ملّف عقلا قادر نيست ، بر حسب
نظريهي مشهور تليف قبيح است، فرق بين اوامر و محرمات نمكند، نائين وقت نظريهي شيخ را توضيح مدهد مفرمايد
اساساً شيخ با اين نظريه يك شرط را در باب نواه اضافه كرده كه در نواه شرط وجود دارد كه در باب اوامر نيست! در

نواه علاوه بر اينه قدرت عقليه معتبر است، قدرت عادي هم معتبر است.

معناي قدرت عادي این است كه اين فعل عادتاً در معرض ابتلا باشد، امان ابتلاي به اين فعل عادتاً وجود داشته باشد و منظور
از قدرت عاديه در اينجا چنين چيزي است. نائين مفرمايد همهي بحثها در همين است كه در باب نواه بايد قدرت عادي بر

اين فعل باشد، به طوري كه اگر عادتاً از امان ابتلاء ملّف خارج باشد تعلّق تليف به او لغو است و مستهجن است.

اينجا سؤال پيش مآيد كه چه فرق بين باب اوامر و نواه وجود دارد؟ عرض كردم شيخ انصاري فقط در عبارت رسائل
كلمهي تحريم را آورده، مفرمايد در جاي كه خارج از محل ابتلاست «لا يصح تعلّق التحريم به» اين ظهور در اين دارد كه شيخ

مخواهد فقط در باب محرمات اين حرف را بزند و نائين هم همين را تصريح كرده و بعد آمده يك وجه و دليل برايش ذكر
كرده. فرموده فرق بين باب اوامر و نواه در این استه در باب اوامر ملّف به دنبال استيفاء يك مصلحت لازمة الاستيفاست،

اين فعل يك مصلحت ملزمه دارد، يك

 مصلحت شديدهي ملزمه دارد. وقت مولا امر مكند اين مصلحت را در عالم خارج محقّق كند، به اين معناست كه ولو به
اسبابٍ بعيده ف امنة بعيدة بايد آن را انجام بدهد، اين يك فعل است كه مصلحت زيادي در آن وجود دارد. لازم نيست كه حتماً
درست كند ولو مقدّمات بعيدهاي هم داشته باشد بايد تحصيل كند، اما در باب نواه در دسترسش باشد، اگر لازم است مقدّمات

اين چنين نيست. 

عبارت این است كه مفرمايد «الأمر بالفعل لأجل اشتمال الفعل عل المصلحة» اين امر چون مشتمل بر مصلحت است و اين
مصلحت لازمة الاستيفاست «لا يقبح من المولا التليف بإيجاد مشتمل عل مصلحة بأي وجه أمن ولو بتحصيل الأسباب
البعيدة الخارجة عن القدرة العادية» ولو اينه بايد يك اسباب بعيدهاي را تحصيل كند كه اين اسباب از قدرت عادي خارج

است. عادتاً انسان آن اعمال را انجام نمدهد مثلا فرض كنيد براي اينه اين فعل را انجام بدهد بايد 20 روز پياده برود، راههاي
خطرناك را ط كند، عادتاً انسان انجام نمدهد ولو چون اين فعل مصلحت زياد دارد بايد انجام بدهد. مثلا آن كس كه در



اقص نقاط عالم هست نسبت به مه مرمه، بخواهد اين همه راه را مخصوصاً در زمانهاي قديم كه گاه اوقات رفت و
وقت داد ولعادتاً انسان اين كار را انجام نم كشيد و اين يك امر خارج از امور عادي بود، يعنبرگشت چند ماه طول م

چنين مصلحت دارد بايد انجام بدهد. مفرمايد در باب واجبات فقط يك مطلب جلوي اين واجب را مگيرد و آن عسر و حرج
است، اگر در يك جا مستلزم عسر و حرج شد، اينجا قاعدهي لاحرج مآيد اين وجوب را برمدارد. پس در باب اوامر «لا يقبح

من المولا التليف» به فعل كه نياز به اسباب بعيده خارج از عادت دارد.

اما در باب نواه يك چيزي كه خود به خود منترك است، اصلا ترك شده، مولا چه نه بند و چه نه نند اين ترك شده، حالا
مولا بيايد الآن بويد آن شُرب خمر در آن نقطهي دوردست دنيا را من بر تو حرام كردم، اين مگويد چه حرام بن و چه حرام

نن من دسترس به آن ندارم و به آن منطقه نمروم! اين را مرحوم شيخ و مرحوم نائين مفرمايند قبيح است.

روي مبناي مشهور وقت گفتيم لا تشرب الخمر به تعداد خمرهاي موجود در عالم انحلال پيدا مكند شيخ در اينجا قيد زده و
مگويد انحلال در جاي است كه آن متعلق در معرض ابتلاي ما باشد، ممن الابتلا باشد.  خمري كه در اقص نقاط دنيا هست،
لا تشرب الخمر نسبت به او انحلال پيدا نمكند، بله نسبت به او فعليت ندارد. به عبارت دير خروج از محل ابتلا مانع از فعليت

تليف نسبت به آن مورد است.

اينجا به نظر مرسد كه يك خلط در كلمات شده، اولا برخ از بزرگان مثل مرحوم عراق فرموده اند كه فرق بين باب امر و
نه نيست! مرحوم عراق در نهاية الأفار جلد سوم صفحه 339 دو تا مثال مزند كه يك مثالش را بيان مكنيم، فرموده اگر
مولا به يك بازاري فقير امر كند كه برود با بنات الملوك ازدواج كند، اين محقق نمشود! اين بازاری فقير مداند كه اين كار

عمل نيست، نه او فر اين كار را مكند و نه اينه اين كار در عالم خارج محقق مشود، حالا اگر مولا امر كند به اين سوق كه
اين تزويج را انجام بده، در حال كه خود مولا مداند كه اين فعل در عالم خارج واقع نمشود، اين هم قبيح است. چه فرق دارد

بين آنجاي كه مولا مخواهد نه كند نسبت به يك فعل كه خارج از محل ابتلا است، يا امر كند نسبت به فعل كه متعلّق اين
فعل هم خارج از محل ابتلا است! مثلا در همين مثال لا تشرب الخمر اگر يك شراب طهور حلال در اقص نقاط هند است، مولا

بويد آن را بخور، مداند كه هيچ وقت گذرش به او نمافتد تا چه رسد به اينه بخواهد او را شرب كند، اين هم قبيح است.
ليف وجوبكند، ترا مستهجن م ليف تحريمكند؛ همانطوري كه خروج از محل ابتلا تنم گويد فرقم مرحوم محقق عراق

را هم مستهجن مكند.

اينجا يك نتهاي را بايد گفت و ظاهر همين است كه يك خلط شده براي مرحوم عراق و شايد هم براي مرحوم نائين و آن این
است كه ما وقت مسئلهي محل ابتلا را مطرح مكنيم اگر آمديم گفتيم آن متعلّق نه عادتاً در معرض ابتلا باشد در باب اوامر
بايد عسش را مطرح كنيم يعن بوئيم در باب اوامر هم بايد طوري باشد كه آن فعل خود به خود در عالم خارج محقّق نباشد،

اگر يك جاي مولا مبيند كه عبد خود به خود در عالم خارج انجام مدهد، اينجا هم اگر بيايد تليف كند كه اين كار را انجام بده
اين هم لغو است، اين هم استهجان دارد.

بعبارة اُخري؛ همان تعبيري كه در باب نه مطرح مشود مگوئيم چرا نه به فعل كه خارج از محل ابتلاست لغو مستهجن
است، مگويئم حالا تحصيل حاصل است، مگوئيم براي اينه خودش منترك است، نه طلب الترك است اينجا ترك خود به

خود حاصل است، وقت مخواهيم بيائيم در باب اوامر بايد مسئله را در طلب الفعل بياوريم نه روي طلب الترك. بوئيم در
اوامر هم جاي كه يك فعل در عالم خارج خود به خود موجود است يك كس يك عمل را انجام مدهد حالا مولا بويد اين عمل

را انجام بده، اين قبيح است براي اينه خود به خود موجود است.



بعبارة اُخري؛ دليل اصل مسئلهي تحصيل حاصل است، اين تحصيل حاصل فرق نمكند، چه در نه موجود باشد و چه در
امر موجود باشد، لذا نبايد مثال را روي اين بياوريم بوئيم آيا مولا متواند امر كند كه آن خمر در آن نقطهي دوردست دنيا را
شرب كن، در حال كه اصلا خارج از محل ابتلاست، كه مرحوم نائين اين مثال را زده كه مگويد در اوامر چون مشتمل بر
مصلحت است مانع ندارد، نه! ما در باب اوامر بايد مسئله را عس كنيم، بوئيم در آنجاي كه يك فعل خود به خود موجود

است آيا مولا متواند طلب الفعل كند يا نه؟ مگوئيم نه. اينجا هم تحصيل حاصل است و اين تليف قبيح است.

در هر حال مسئله روشن است كه ما اگر مسئله را بياوريم بوئيم اينقدر براي مولا مهم است، اشال ندارد مولا بويد آن خمري
لّف تفهيم كند كه اين براي من ملاك لزومكه در آن نقطه دوردست دنياست را تو شُرب كن، لااقلش براي این است كه به م
دارد ولو ملّف هم نتواند انجام بدهد و انجام ندهد! اما همين مقدار محقق مشود اما اگر آمديم نزاع را آورديم روي مسئلهي
طلب الفعل، گفتيم در باب اوامر بايد بوئيم آنجاي كه يك فعل خود به خود در عالم خارج موجود است، آيا امر نسبت به او

معنا دارد يا معنا ندارد؟ حالا اين مطلب خيل مطلب مهم نيست.

از اول مولا مخواهد بويد شرب خمر در اقص نقاط دنيا يك مصلحت ملزمه دارد، در حال كه صعب است، عادتاً ملّف
نسبت به او ابتلا پيدا نمكند، اصلا ملّف به آن كشور نمرود ول مگوئيم چه اشال دارد. اين حرف نائين حرف درست بود

مولا بويد با اين امر من تو بايد اسباب بعيده را فراهم كن و انجام بده، كما اينه در حج هم همينطور است، مولا مگويد 
شش ماه طول مكشد تا به مه برسد، ولو پياده هم بيايد بايد اين كار را انجام بدهد، فقط مر اينه مستلزم عسر و حرج براي او

بشود. 

نته: به نظرم مرسد كه بين عبارت مرحوم آخوند در كفايه و عبارت شيخ و نائين يك فرق وجود دارد. ديران عبارت شيخ،
آخوند و نائين را ي گرفتند و گفتند دليل اينها همين استهجان تليف است اين تليف قبيح است، يا لغو است يا تحصيل

حاصل است. وقت مرويم در عبارت مرحوم آخوند در كفايه، آخوند مفرمايد جاي كه مولا مداند ارادهاي در عبد انقداح پيدا
نمكند، در نفس خود مولا هم اراده منقدح نمشود! به عبارت دير ارادهي مولويه تابع ارادهي مأموريه است.

اگر اراده مأمور محقق شود و امان فعليـت اراده برايش باشد اينجا هم اراده در نفس مولا انقداح پيدا مكند و در نتيجه جاي كه
مولا مبيند اين فعل مورد ابتلاي ملّف نيست و خود به خود ترك شده، اصلا ملّف به خاطر اينه اين از محل ابتلاي آن خارج
است اصلا اراده او را نمكند، اينجا مولا معنا ندارد كه بيايد اراده و تليف كند، عبارت مرحوم آخوند در كفايه اين چنين است

كه اصلا ارادهي مولا انقداح پيدا نمكند، اما آنچه كه شيخ و نائين مگويند این است كه اين تليف قبيح است، اين تليف
استهجان عرف دارد.

اگر ما كلام شيخ و نائين را به تحصيل حاصل برگردانديم باز با كلام آخوند ي مشود، آخوند هم مگويد جاي كه تحصيل
حاصل است اراده مولا محقّق نمشود اما اگر كلام شيخ و كلام نائين را برگردانيم به اينه هذا التليف مستهجن و قبيح عرفاً،

عرفاً قبيح است اينجا منافات ندارد با اينه انقداح در ارادهي مولا انقداح پيدا كند.

بعبارة اخري متوانيم بوئيم مرحوم آخوند يك مرتبه قبل رفتند، م گويند اصلا صدور اين تليف از مولا ممن نيست، براي
اينه اراده در نفس مولا حاصل نمشود. نائين و شيخ مگويند اگر هم باشد اين تليف قبيح است. استهجان عرف دارد، لذا به

نظر مرسد كه بين عبارت آخوند در كفايه و عبارت مرحوم نائين و شيخ اين فرق وجود دارد.



ان انقداح اراده در نفس مولا نيست چون اراده مولا تابع ارادهي عبد است و جايوئيم اموئيم يك دليل يا دو دليل، يا بحالا يا ب
كه عبد نتواند فعل را يا عادتاً فعل را اراده كند مولا هم اراده نمكند، يا دليل را بياوريم روي استهجان عرف آن وقت بعد از

اينه اين مطلب به كرس نشست، يعن ما قبول كرديم كه خروج از محل ابتلا سبب اين مشود كه تليف از اول نباشد، سبب
كه اينجا وجود دارد این است كه همين حرف را در مواردي كه مولا علم دارد يك كس ال مهمليف باشد اشاستحالهي تعلّق ت
يك كاري را انجام نمدهد، بوئيم يك كس كه اصلا ميل به شرب خمر ندارد، ولو خمر در دست او و در معرض او هست، مولا

مداند كه اين آدم ميل به شرب خمر ندارد، بوئيم اينجاي هم كه اين شخص اراده نمكند پس تليف نسبت به او نبايد وجود
داشته باشد. اين اشال را مرحوم نائين مطرح كرده، در فوائد الاصول ببينيد و ببينيم فردا جوابش چيست؟

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


