
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

یاد آوری مباحث قبل: بحث در اين است كه اگر اضطرار به يك طرف معين واقع شد آيا علم اجمال نسبت به طرف دير
منجزيتش را از دست مدهد يا خير؟ كه اگر گفتيم منجزيتش را از دست داد اجتناب از طرف دير لازم نيست و اگر گفتيم

منجزيتش باق است اجتناب واجب است. كلام مرحوم آخوند را نقل كرديم و مجدداً وقت كه به اضطرار ال غير معين برسيم
باز بايد به اين كلام مرحوم آخوند يك برگشت بنيم، لذا نات در كلام مرحوم آخوند باق مانده كه ان شاء اله آنجا عرض
مكنيم. مرحوم نائين از كسان است كه قائل به بقاء منجزيت است و همان طوري كه ديروز عرض كرديم دليل نائين این

استه علم اجمال كه حاصل مشود در دو طرف، مثلا اينجاي كه علم اجمال داريم به نجاست ي از اين دو ظرف، در دو
آيد ما اصلان مه اضطرار به يك طرف معير تعارض کرده و ساقط میشوند، در نتيجه بعد از اينديطرف اصالة الطهاره با ي
دير اصل نداريم، آن اصل قبلا در اثر تعارض تساقط كرده، و نمیتوان در يك شك چند بار اصل جاري كرد، قبل از اضطرار

«حين حدوث العلم الإجمال تعارض الأصلان و تساقطا» نمتوانيم بوئيم مجدداً بعد از اضطرار اصل در اين طرف زنده
مشود، بوئيم اصالة الطهارة برمگردد، بله «الساقط لا يعود». اين كلام مرحوم نائين است.

کلام محقق اصفهان در حاشیه کفایه

يك بيان را مرحوم محقّق اصفهان در حاشيهي كفايه در توضيح كلام آخوند دارد كه آن بيان را ما متوانيم به عنوان اشال بر
مرحوم نائين يا تقويت كلام نائين ذكر كنيم. مرحوم اصفهان بعد از اينه كلام آخوند در حاشيه را ذكر مكند و توضيح

مدهد به صورت إن قلت مگويد اگر يك مستشل بويد وقت كه اجتناب از نجس واجب است ترك شرب خمر واجب است،
اين انحلال پيدا مكند، يعن ترك شرب خمر در اين زمان، در زمان دو، در زمان سوم، در زمان چهارم و .....همينطور به عدد

امان ترك اين تليف انحلال پيدا مكند، آن وقت نتيجهي انحلال و نتيجهي متعدّد بودن تاليف، يعن ما الآن تاليف متعدده
داريم، نتيجه انحلال و نتيجه تاليف اين مشود كه نسبت به آن طرف كه الآن اضطرار حاصل شد اين تليف از بين مرود.

يعن تا حالا مگفتيم اين طرف هم شرب حرام است و اجتناب از او واجب، اما حالا اضطرار آمد اين اضطرار اين را برطرف
مكند، اما نسبت به طرف دير هنوز تليف باق است. نسبت به طرف دير در زمان دير ترك شرب خمر مطرح مشود.

وقت مطرح شد آن وقت اين را اضافه مكنيم مگوئيم اين وجوب اجتناب عن النجس، زمان مؤثر است كه طرف داشته باشد،
يعن بوئيم يا از اين ظرف يا از آن ظرف، بعد از اضطرار اگر بخواهيم آن طرف غير مضطر را بوئيم اجتناب از آن واجب

است طرف ندارد، نمتوانيم بوئيم يا از اين يا از آن. به عبارت دير بعد از اضطرار نسبت به آن طرف كه ما اضطرار به آن
نداريم دوران امر وجود ندارد، علم اجمال همه جا دوران لازم دارد، يا اين يا آن. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«وليس للترك بعد الاضطرار طرف» ترك بعد از اضطرار، طرف ندارد، طرف كه نداشت علم اجمال از خاصيت ساقط مشود،
حالا اين اشال را مستشل در خود تليف گفته ،ما بيائيم در اينجا در مقابل مرحوم نائين بوئيم جناب نائين اگر بوئيم به

تعداد آنات و زمانها شك وجود دارد و به تعداد هر ش اصل جريان پيدا مكند، اين ظرف آب را در اين لحظه و در اين زمان
شك دارم نجس است يا نه؟ يك زمان است. در زمان دو شك دارم در زمان سه شك دارم، در زمان چهار، در زمان پنج! به تعداد

آنات و زمانها شك وجود دارد، و هر جا شك باشد اصل جريان پيدا مكند. درست است قبل الاضطرار ما شك داشتيم، اين
اصالة الطهاره در اين ظرف با اصالة الطهاره در آن ظرف با هم تعارض مكنند و تساقط مكنند، اما اين مربوط به شكّ در

زمان قبل از اضطرار است، بعد از اضطرار چطور؟ بعد از اضطرار اين ظرف دير باز شك به زمان خودش و در ظرف خودش
و در زمان خودش موجود است، حالا كه شك موجود است ما اصل جاري مكنيم، چرا مفرماييد الساقط لا يعود؟ به بيان

دير، به مرحوم نائين عرض مكنيم فرمايش شما زمان تمام است كه ما در اين ظرف يك شك و يك اصل جاري كنيم، در آن
ظرف دوم هم يك شك و يك اصل، اينها با هم تعارض مكنند و تساقط مكنند، 

اما اگر آمديم گفتيم به تعداد هر لحظه و به تعداد هر زمان شك داريم، ده دقيقه، صد دقيقه، صد تا شك، و هر جا كه شك باشد
اصل جاري است، اگر صد تا شك در آن تصوير شود صد تا اصل در آن جريان پيدا مكند، حالا مآئيم مگوئيم اصلهاي

قبل از اضطرار براي شكهاي زمان خودش بود و ساقط شد، بعد از اضطرار در اين ظرف كه الآن ما اضطرار به آن نداريم باز
شك موجود است، وقت پاي شك در ميان آمد، اصل دوباره موجود مشود، ما نمیوییم همان اصل سابق را اينجا جاری کن تا

شما (نائين) بفرماييد الاصل لا يعود، نه! آن اصل مربوط به زمان خودش است و تمام شده، اين اصل مربوط به زمان خودش
است، پس ما در اينجا اصل داريم.

حالا در آنجا مرحوم اصفهان دو جواب داده كه جواب دومش خيل روشن است و آن این است كه اصلا ما انحلال را قبول
نمكنيم، مگوئيم در اينجاي كه شما علم اجمال داريد به اينه ي از اين دو تا نجس است، عقل مگويد اجتناب از هر دو

واجب است، اينجا تاليف متعدّده نداريم ، يك تليف واحد داريم. انحلال عرف و عقلاي نيست، و شاهدش هم این است كه به
آن شخص که هر دو را ترك كند، به لحاظ هر ترك يك ثواب نم دهند،بله با ترک هر دو تنها يك ثواب به او مدهند و به خاطر

هر ترک در هر زمان يك ثواب عل حدّه به او داده نمیشود، انحلال در آنجا نيست، اما در مسئلهي اصول عمليه چطور؟ اصول
عمليه موضوعش شك است و اين شك مقصود شك فعل است، يعن اگر كس بالفعل شك كرد اصل عمل مآيد، اينجا

نمتوانيم بوئيم قبل از اضطرار ما بالفعل شك داشتيم آن موقع اين دو اصل با هم تعارض و تساقط كردند، اما بعد از اضطرار
ما فقط در اين طرف شك داريم، اين شك ما شكّ فعل است يا نه؟ بله. و لذا الآن همهي دعواها همين است، بعد از اضطرار به

يك طرف معين آيا در طرف دير علم اجمال منجز است يا نه؟ يعن بالأخره در طرف دير ما هنوز شك داريم آيا ارتابش جايز
است يا نه؟ چون شك داريم اصل در آنجا جريان پيدا كند! بايد اصالة الطهاره يا اصالةالحليه در اينجا جريان پيدا كند.

پس نتيجه مطلب اين است كه فرمايش نائين كه «الساقط لا يعود» براي آنجاي است كه ما يك اصل بيشتر نداشته باشيم و يك
اصل جاي است كه يك شك بيشتر نداشته باشيم، يك موضوع بيشتر نباشد، اما اگر آمديم گفتيم به لحاظ آنات مختلف و به لحاظ
زمانهاي مختلف شك وجود دارد، اينجا بعد از اضطرار در ظرف دير خودش يك شكّ جديد بالفعل موجود است و اين موضوع

براي اصالة الطهارة مشود، حت در ذهن شريف شما نيايد اين شك همان شك است و همان طوري كه قبلا آن شك مبتلا به
معارض بود اصل در آن جاري نمشد، حالا هم بايد همينطور باشد، در جواب مگوئيم نه! اين روشن است كه اين شك جديد
است، لذا شما يك دقيقه پيش در اين ظرف آب شك داشتيد و الآن ممن است يقين به طهارتش پيدا كنيد، يا يقين به نجاستش

پيدا كنيد، اگر يك دقيقه پيش شك داشتيد اصالة الطهارة جاري مشد و الآن هم كه شك مكنيد باز اصالة الطهارة جاري
مكنيد، دائماً بايد در آن ظرف مشوك اصالة الطهارة جاري كنيد، چون در هر زمان يك شكّ فعل وجود دارد. لذا با اين بيان



كلام مرحوم نائين را كنار مگذاريم.

تاثیر بحث علیت یا اقتضاء علم اجمال بر بحث اضطرار نسبت به ی طرف معین:

بحث ديري در اينجا مطرح است و آن اينه آيا در بحث که اضطرار به طرف معين موجب انحلال علم اجمال مشود يا خير؟
آن نزاع كه قبلا مطرح بود كه آيا علم اجمال علّت تامه است يا علم اجمال مقتض است، اثر دارد يا نه؟ 

نظر صاحب منتق الاصول : صاحب كتاب منتق الاصول عليه الرحمة همين نظر را اختيار كرده و فرموده اگر ما قائل بشويم
به اينه علم اجمال علّت تامه است براي وجوب موافقت قطعيه، اين علم اجمال به منجزيت خودش باق است و با اضطرار به
يك طرف منجزيت از بين نمرود. به عبارت دير ايشان مفرمايد اگر علم ـ حالا چه علم تفصيل، چه علم اجمال ـ متّصف به

منجزيت شد تنها چيزي كه اين منجزيت را از بين مبرد علم به امتثال است. وقت علم پيدا كرديم كه تليف را امتثال كرديم علم
به تليف خاصيت خودش را از دست مدهد، اما اگر شك در امتثال داريم، حالا كه اضطرار به يك طرف پيدا كرديم نمدانيم

آن تليف واقع امتثال شده يا نه؟ باز منجزيت آن علم باق است. و بعبارة اُخري، در باب تنجز حدوث علم به تليف لازم
است، يعن ما بايد در يك زمان علم به تليف پيدا كنيم تا تنجز به وجود بيايد، اما بقاء علم لازم نيست، در باب تنجز لازم نيست

كه بوئيم اگر يك تليف بخواهد منجز باشد، اين علم به تليف حدوثاً و بقاء بايد باشد، نه! اگر بقاء هم شك دارم اين تليف
هست يا نه؟ همان علم اول كار خودش را انجام مدهد. 

پس بنابر اينه ما علم اجمال را علّت تامه بدانيم براي منجزيت، روي عليت تامه ايشان اينطور فرموده كه منجزيت باق است،
فقط چيزي كه اين منجزيت را از بين مبرد يقين به امتثال است، الآن كه ما نسبت به يك طرف اضطرار پيدا كرديم، يقين به
امتثال نداريم، شك داريم. اما بنا بر اينه فرمودند اگر علم اجمال را مقتض بدانيم، اينجا همان مطلب كه ما در رد نائين از

كلام اصفهان استفاده كرديم ايشان در اينجا آوردند، مفرمايند بنا بر اقتضاء اگر گفتيم يك موضوع، يك شك، يك اصل، اينجا
دير منجزيتش باق است، چون قبل از اضطرار شك بوده، هم در اين ظرف و هم در آن ظرف، اصل در هر دو جاري مشود و
تعارض و تساقط مكند. بعد از اضطرار هم ما اصل نداريم، اما اگر گفتيم به تعداد ظرف و زمان و آن، ما شك داريم و به تعداد

هر ش ما اصل جاري مكنيم، نتيجهاش اين مشود كه بعد از اضطرار در طرف دير اصل جريان دارد بلا معارضٍ. بعد
خود ايشان مفرمايند ظاهر ادله همين است، ادله ظهور در فعليت شك دارد، شكّ بعد از اضطرار خودش يك شك فعل جديد

است، بنابر اين نظر شريف ايشان اين مشود كه روي قول به عليت تامه اضطرار به يك طرف معين موجب از بين رفتن
منجزيت علم اجمال نيست. اما روي قول به اقتضاء اگر به تعداد زمانها شكها و اصول متعدد جاري شود اينجا دير علم

اجمال بعد از اضطرار نسبت به آن طرف دير منجز نيست، اين بيان ايشان.

اشال به کلام صاحب منتق الاصول: نسبت به بيان ايشان دو مطلب داريم؛ اشال نخست : اگر در ذهن شريفتان باشد ما
قبلا گفتيم اينه بوئيم نزاع در این است كه آيا علم اجمال علّـت است يا مقتض؟ بيان نزاع به اين شل گفتيم درست نيست،
نزاع را بايد ببريم روي اينه آيا ادلهي اصول عمليه در اطراف علم اجمال جريان دارند يا نه؟ اگر گفتيم در هيچ طرف جريان

ندارد، آن وقت علم اجمال مشود منجز، اگر گفتيم در بعض از اطراف جريان دارد دير علم اجمال نسبت به بعض از
اطراف منجز است، نسبت به بعض دير منجز نيست. گفتيم نزاع را بايد روي اين جهت ببريم و ما بحث مفصل در اين جهت

مطرح كرديم . اين اشال اول كه نبايد اصلا بحث عليت و اقتضا را مطرح كرد.



اشال دوم: شما همين بيان كه در اقتضا داريد را در عليـت هم بياوريد، بفرماييد در علم اجمال كه مگوئيم علّت تامه است
اگر يك اصل، يك شك بيشتر نباشد، چه اشال دارد تا قبل الاضطرار بيائيد بوئيد يك اصل است و يك شك، بعد از آن هم دير
چيزي جريان ندارد. اگر گفتيد اصول متعدّد، شوك متعدّد، به تعداد زمانها هست، بوئيم تا قبل از اضطرار علّت تامه است و

بعد از اضطرار از بين مرود، بعد از اضطرار يك شكّ جديدي است، يك موضوع جديدي است، يك اصل جديدي مخواهد.
اشال دوم ما بر صاحب منتق این است: چرا اين بيان كه در فرض اقتضاء ذكر كرديد در فرض عليت نياورديد؟ آنجا هم

بياوريد اين بيان را، پس ببينيد نتيجه اين مشود كه ما نمتوانيم برای مسئلهي عليت و اقتضا در اينجا نقش قائل باشيم. 

جمع بندی مباحث و نظر مختار :

ما قبلا وقت بحث اجراي اصول عمليه در اطراف علم اجمال را مطرح كرديم، نظر نهايمان تخيير شد، گفتيم ما باشيم و ادلهي
اصول عمليه مسئلهي تخيير در آن مطرح است، ادلهي اصول عمليه مگويد اجتناب از اين واجب است، اگر او را مرتب

شويد و بالعس. اگر مسئلهي تخيير را مطرح كرديم دير شما چه اضطرار به يك طرف پيدا كنيد و چه بالاتر از آن؛ اگر عمداً
آمديد يك طرف را مرتب شديد، از طرف دير اجتناب كنيد كاف است، روي قول به تخيير مسئله اين مشود، و اساساً عرض

كنم كه اين تنبيهات دوران بين متباينين روي مبناي خود مشهور است، مشهور كه مگويند مخالفت قطعيه حرام، موافقت قطعيه
واجب و تخيير ممنوع، حالا مگويند اگر اضطرار به يك طرف پيدا كرديم، نسبت به طرف دير بايد چار كنيم؟ روي مبناي

خودمان كه ما پيش بيائيم مگوئيم ارتاب به طرف دير جايز است و مانع ندارد. روي مبناي مشهور كه تخيير را قبول ندارند
و میوینداجتناب از هر دو واجب، حالا اگر يك كس آمد عمداً و بدون اضطرار يك طرف را مرتب شد، علم اجمال از بين
مرود يا نه؟ روشن است كه از بين نمرود، روي مبناي مشهور كه تخيير را قبول ندارند، موافقت قطعيه را واجب مدانند،

اجتناب از هر دو را لازم مدانند، اگر كس بيايد ي از اين دو ظرف را عمداً مرتب شود و بخورد، حالا نسبت به ظرف دير
از مشهور سوال كنيم همهشان مگويند اجتناب واجب است، علم اجمال باق است، فقط فرق اضطرار با ارتاب عمدی در
این است كه در اضطرار معصيت نرده و مجبور شده، اما از اين جهت تغييري در علم به وجود نمآورد، همانطوري كه اگر
كس عمداً يك طرف را مرتب شد تغييري در علم به وجود نمآيد، اگر كس مضطر به يك طرف شد تغييري در علم به وجود

نمآيد، اگر يك طرف مفقود شود نیز تغييري در علم به وجود نمآيد، اين مبناي مشهور است.

در تمام اينها، اينها ضربهاي به علم اجمال نمزند و علم اجمال نسبت به طرف دير به قوت خودش باق است و منجز است.
اما روي مبناي ما كه عرض كرديم قائل به تخييريم هيچ فرق نمكند، چه اضطرار باشد و چه نباشد، يك طرفش را عمداً

متواند مرتب شود به شرط كه از طرف دير ارتاب پيدا كند، البته روي مباحث اصول داريم عرض مكنيم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين 


