
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۴ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

موضوع بحث :نتیجه گیری بحث انحلال علم اجمال؛ 

:نتیجه گیری بحث انحلال علم اجمال

جلسه قبل نات اصل و نتيجه بحث انحلال علم اجمال بيان شد، از آنجا که بعد از بحث ديروز براي بعض از آقايان هنوز
شبهه باق مانده است ؛ باز اين نته را عرض كنيم که دو عامل علم اجمال را از بين مبرد.

عامل اول این است كه منشأ علم از بين برود، سبب علم از بين برود، مثلا كس آمده به انسان خبري داده، انسان در اثر خبر آن
مخبر علم پيدا كرده، حالا آن مخبر بيايد به ما بويد كه من اشتباه خبر دادم. مخبري که به آن اطمینان داریم بويد كه ي از دو

پسر زيد مرده اند، براي ما علم اجمال حاصل مشود که ي از اينها مرد. حالا اگر مخبر بعداً بويد من اشتباه كردم و اين
چنين نبوده، علم از بين مرود. یعن در اینجا سبب علم از بين م رود.اما عامل دوم این است که احراز كنيم اين معلوم

بالتفصيل كه بعداً محقّق شده عين همان معلوم بالإجمال است. به تعبیر فنّتر میتوان چنین گفت كه علم اجمال ما نسبت به
متعلّق انشافش ناقص است، وقت علم داريم ي از اين دو ظرف نجس است، متعلّق براي ما روشن نيست! حالا اگر علم

تفصيل پيدا كرديم اين ظرف نجس است، اولا. و احراز كنيم همين كه الآن معلوم بالتفصيل هست همان معلوم بالإجمال سابق
است و غير از او نيست. كه علامتش این است كه نسبت به آن طرف دير احتمال زائل شود، يعن هر جا خواستيم ببينيم علم
ر احتمال از بين رفته باشد اين علم اجمالاز علائم واضح این است كه اگر نسبت به طرف دي منحل شده يا نه؟ ي اجمال

زائل شده، اما اگر نسبت به طرف دير يك طرف را علم تفصيل پيدا كنيم و طرف دير هنوز احتمال باق باشد، اينجا علم
اجمال باق است و منحل نشده است.

پس ببينيد براي انحلال حقیق غير از اينها راه نداريم، حالا در انحلال حم اگر احتمال انطباق هم بدهيم اين در حم انحلال
است، ول در انحلال حقيق بايد احراز كنيم كه معلوم بالتفصيل همان معلوم بالإجمال است تا اين انحلال به وجود مآيد.

نتهاي كه در اينجا قابل دقّت است این است، ما قبل از اينه بحث انحلال را شروع كنيم و قبل از اينه اين بحث را شروع كنيم
كه آيا در اطراف علم اجمال اصول عمليه جريان دارد يا نه؟ گفتيم يك بحث مهم بين اصوليين و بزرگان واقع شده و آن این

است كه حقيقت علم اجمال چيست؟ آيا فرق بين علم اجمال و تفصيل فقط در همين اجمال و تفصيل است؟ يا اينه نه!
فرقش این است كه بين متعلّق اينها كاملا فرق وجود دارد. در علم تفصيل متعلّق يك مصداق معين خارج است، اما در علم

اجمال علم به يك قدر جامع تعلّق پيدا كرده، شما وقت مگوئيد علم اجمال دارم ي از اين دو ظرف نجس است، معلوم شما
چيست؟ يك معلوم بالذات داريد و يك معلوم بالعرض داريد، معلوم بالذات شما آن قدر جامع است، «النجاسة» اين معلوم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بالذات است، يعن آنچه علم به او تعلق پيدا كرده است. اما اين دو طرف، اگر آن قدر جامع انطباق بر هر كدام پيدا كند، مشود
د، كه ما اين بحثها را مفصلاتعلّق پيدا كرده به نحو فرد مرد گوئيم علم به اين فرد خارج نم معلوم بالعرض. در علم اجمال

در اواخر سال گذشته انجام داديم كه متعلّق علم اجمال چيست؟اگر از اول متعلّق را آورديم روي فرد خارج مردد يا اين فرد يا
آن فرد، اينجا بعد از اينه ما علم تفصيل پيدا مكنيم شما متوانيد بوئيد اين علم تفصيل پيدا كرد، اين علم اجمال دير
نسبت به اين طرف از اثر مافتد، اما نسبت به طرف دير هم مشود شك بدوي. ول وقت ما گفتيم اصلا فرد مردد همان

طوري كه مرحوم محقّق اصفهان اثبات كرد كه اصلا فرد مردد در خارج نيست و محال است، ولو صاحب كتاب منتق در
مقابل ايشان موضع گرفت و همين فرد مردد را هم در آخر پذيرفت، اما حق با مرحوم محقّق اصفهان بود؛ فرد مردد

نداريم، نمتوانيم بوئيم علم به يك فرد غير معين تعلّق پيدا كرده، فرد يعن خارج، اما باز غير معين. گفتيم اين نمشود، حالا كه
نمشود يا بايد بوئيم اين علم اجمال به يك قدر جامع تعلق پيدا كرده (كه مشهور هم همين را مگويند)، حالا اينجا خوب دقت

كنيد وقت مگوئيم علم اجمال داريم «بالنجاسة الجامعة بينهما المشتركة بين أحدهم» معلوم بالذات همين عنوان قدر جامع
است، علم تفصيل به اين فرد معين خارج تعلّق پيدا مكند، در خارج شما آمديد به اين فرد علم پيدا كرديد، مگوئيد علم

تفصيل دارم اين نجس است، آيا اين علم تفصيل شما آن جامع را خراب مكند؟ خير. آن جامع به قوت خودش باق است، هم
قابليت انطباق بر همان طرف معلوم بالتفصيل دارد و هم قابليت انطباق بر طرف دير دارد.

عرض كردم اگر بخواهيد يك علامت پيدا كنيد بر اينه آيا بعد از علم تفصيل علم اجمال باق است يا نه؟ ببينيم به ملاك جامع
(نه به ملاك شك بدوي) احتمال در طرف دير هنوز وجود دارد يا نه؟ مگوئيم بله. به ملاك الجامع، احتمال هنوز در طرف دير

وجود دارد. من علم اجمال دارم ي از اين دو تا نجس است، بعد علم تفصيل پيدا مكنم اين ظرف معين نجس است،
مگوئيم با وجود اينه علم تفصيل پيدا كردم باز آن جامع بينهما هنوز هست و خراب نشده، و علامتش هم این است كه به

همان ملاك جامع احتمال مدهم طرف دير نجس باشد.

شما يك وقت طرف دير را به عنوان شكّ بدوي مگوئيد نجس است، اينجا به ملاك الجامع نيست! شما در شك بدوي مگوئيد
نمدانم از اول معيناً اين فرد نجس است يا نه؟ هذا شكٌ بدوي که اصالة الطهاره در آن جاري مشود. اگر گفتيد نمدانم كدام
يك از اينها نجس است، اما علم اجمال دارم به آن قدر جامع، يعن معلوم اوليه و بالذات آن قدر جامع است، الآن در يك طرف
هم كه علم تفصيل به وجود بيايد، باز در طرف دير براي ما مشوك است نه به عنوان فرد معين خارج بله به عنوان صدق
آن جامع بر اين فرد. يعن همان حال كه قبل از علم تفصيل من وجداناً نسبت به اين طرف داشتم و آن حالت اين بود كه آيا

جامع بر اين منطبق است يا نه؟ الآن هم كه علم تفصيل پيدا كردم اين طرف نجس است تفصيلا، باز همان حالت وجود دارد در
اين طرف و اين كشف از اين مشود كه علم اجمال از بين نرفته، براي اينه متعلّق علم اجمال جامع است، متعلّق علم

تفصيل آن فرد معين خارج است. بين متعلّقها اختلاف اساس وجود دارد، معلوم بالذات ما در علم اجمال قدر جامع است
و معلوم بالتفصيل در علم تفصيل همان فرد معين خارج است.

در علم اجمال دو راه براي انحلال داريد؛ ي این است كه سبب علم از بين برود، تا حالا دو سه تا آدم عادل آمدند به شما گفتند
علم اجمال پيدا كرديد،حالا معلوم مشود كه هر سه تا تبان كرده بودند و علم شما از بين مرود. اما راه دوم این است كه من

علم اجمال دارم ي از اين دو تا نجس است، مگردم قرائن و شواهد پيدا كنم با قرائن و شواهد مرسم به اينه آن معلوم
كنم، با احراز انطباق اصلاكنم اين نجس است، انطباق را احراز مپيدا م الآن علم تفصيل بالإجمال من اين طرف است، يعن

دير من نسبت به طرف دير احتمال نمدهم و جامع از بين مرود، تا حالا مگفتم علم دارم بالجامع، الآن كه علم تفصيل پيدا
كردم مگويم نه، حالا علم به فرد معين دارم و آن علم به جامع زائل شد، وقت زائل شد الآن دير يك درصد هم احتمال نمدهم

طرف دير نجس باشد، اما الآن فرض ما این است كه من علم اجمال دارم، حالا يك علم تفصيل هم پيدا شد كه اين نجس



است، علم تفصيل هم پيدا شد كه اين نجس است، آيا به مجرد اينه شما علم تفصيل پيدا كردي اين نجس است، احتمال
نجاست طرف دير از بين رفت؟! نمرود. و در طرف دير هنوز آن جامع به قوت خودش باق است كه شما احتمال نجاستش

را مدهيد، لذا انحلال پيدا نمكند، انحلال حقيق حاصل نمشود.

متعلّق علم اجمال با علم تفصيل فرق دارد، علم تفصيل متعلّقش فرد خارج است، علم اجمال متعلّقش نه اين فرد است و نه
اين فرد، متعلّقش جامع است. وقت اينطور شد اين فرد را اگر علم تفصيل پيدا كرديم جامع از بين نمرود، بله احتمال

مدهيم هنوز در ضمن طرف دير باشد، عرض كردم اگر احراز كرديم جامع همين است بحث نيست، ول آيا امان اينه اين
جامع نباشد و در ضمن فرد دير باشد منتف مشود؟ پس باید از وجدانتان سؤال كنید. اين طرف وجوب اجتناب را مسلّم دارد

و ترديدي در آن نيست، ما در انحلال مخواهيم ببينيم آيا آن طرف از دايره خارج شده يا نه؟ که وجداناً خارج نشده است.

***

چون روز جمعه شهادت امام جوادعليه السلام است، يك روايت را از كاف شريف جلد دوم صفحه 534 مخوانم؛ «محمد بن
يحي عن احمد بن محمد بن عيس عن الحسين بن سعيد عن محمد بن الفضيل، قال كتبت إل جعفر الثان (امام جواد(ع))
اسأله أن يعلّمن دعاء» به حضرت عرض كردم يك دعاي را به ما تعليم بدهيد. اولا واقعاً ي از ابعاد وجودي ائمه طاهرين
عليهم السلام همين بعد دعا است كه هم خودشان دعا مكردند و هم به مؤمنين و شيعيان نحوهي دعا كردن را ياد مدادند،

كسان كه نه به مدرسه و نه به متب رفتند و نه استادي ديدند، اينها بيايند اين دعاهاي كه با اين مضامين بسيار بلند است به
افراد ياد بدهند، اين خودش كشف از ارتباط واقع اينها با خداي تبارك و تعال دارد. «فتب إل تقول إذا أصبحت و أمسيت»

حضرت فرمود وقت صبح مكن و شام مكن اين ذكر را بو «اله اله اله رب الرحمن الرحيم لا اُشرك به شيئا» سه بار
اسم جلاله را بو و بعد رحمانيت و رحيميت خداي تبارك و تعال را مورد توجه قرار بده و بعد هم بو «لا اشرك به شيئا» نته
این است كه غالب دعاهاي ما، حت در گرفتاريهاي دنيوي، در شدائد دنيوي و مصائب دنيوي، محور دعاها روي توحيد خداي

تبارك و تعال است.

اين سائل كه به حضرت عرض كرده دعاي را به من بدهيد ظهور در اين دارد كه مشل دنيوي داشته و الآن در ذيلش حضرت
ه ربه اله الال» وئر با خودت براگر م ذلك فهو خیر» حالا من گفتم اين ذكر را بخوان ول عل فرمايد «و إن زدتم

الرحمن الرحيم لا اشرك به شيئا» اين خير براي توست، بعد مفرمايد «ثم تدعو بما بدالك ف حاجتك» بعد از اينه اين ذكر را
است، اين كشف از آن سعهي علم مطلب مهم ه» خيلبإذن ال ءش لر این است «فهو لته ديو. نخواندي حاجتت را ب

حضرت دارد «فهو لل شء باذن اله تعال» يعن شما هر حاجت داري و هر مشل داري، چه مسائل معنوي و چه مسائل
مادي، هر چه كه هست اين ذكر را بو «يفعل اله ما يشاء» نتهاي كه من خواستم عرض كنم این است كه يعن بسياري از

مشلات كه داريم ريشهاش به عدم توحيد برمگردد، ريشهاش برمگردد به اينه ما در واقع مشركيم ولو به حسب ظاهر
مگوئيم «أنا من المسلمين». چه امراض كه به وجود مآيد، چه مشلات مادي كه به وجود مآيد و در رأس آن مشلات

معنوي.

شود، ولوييم حل نمخواهيم بندارد، نم ل را دارم حل كن، مانعويد كه خدايا اين مشبه خدا ب اگر انسان بخواهد ابتداء
اين رسم در دعا نيست! ي از آداب دعا و از حقايق دعا این است كه انسان خودش را بايد به مرحله توحيد برساند و دعا كند،
باور كند آن رحمانيت و رحيميت و ربوبيت به دست خداست تا اينه بعداً هم دعا و خواستهي خودش را داشته باشد و خداي

تبارك و تعال او را اجابت كند، اين روايت كه به مناسبت شهادت امام جواد(ع) بيان كرديم.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين 


