
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۰۲ آبان ۱۳۹۰

اصالة الاحتیاط
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نظر مرحوم عراق در مسئله انحلال علم

بحث در بيان نظريهي مرحوم محقق عراق اعل اله مقامه الشريف در مسئله انحلال علم اجمال است؛ عرض كرديم مرحوم
عراق انحلال حقيق را منر است و انحلال حم را پذيرفته، اين اصل نظر ايشان است.

ملاک تنجز: برخلاف مرحوم نائين كه هم انحلال حقيق را قائل است و هم انحلال حم، اما ايشان فقط انحلال را به عنوان
انحلال حم قائل است. مقدّمات در كلام ايشان بود كه اين مقدمات را بيان كرديم، رسيد به اين مطلب كه مفرمايند ملاك در

تنجز چيست؟ آيا علم به تليف موجب تنجز است كه اين علم، علم به حدوث يك تليف فعل باشد؟ يعن اگر از راه علم يا راه
اماره يك تليف حادث شد، بوئيم علم به حدوث موجب تنجز است كه از كلمات مرحوم نائين همين مطلب فهميده مشد كه
ايشان مفرمود اگر يك علم بخواهد براي ما موجب تنجز باشد بايد علم به حدوث يك تليف باشد. مرحوم عراق اين را منر
شده و مفرمايد آنچه كه موجب براي تنجز است علم به وجود يك تليف فعل است ولو اين تليف قبلا هم حادث شده باشد و

قبلا اين شخص علم به حدوثش پيدا نرده باشد الآن اگر علم پيدا كرد به وجود اين تليف، اين منجز مشود.

اين نته را تذكر بدهم آقايان كه حاشيه را مراجعه فرمودهاند، در عبارت دارد «المدار ف باب الانحلال» اين يك تعبيري است
كه اشتباه شده، حالا يا سبق قلم شده و يا در چاپ اشتباه شده،صحیح آن «المدار ف باب التنجز» است، كلمهي انحلال را

تصحيح كنيد و به جاي آن تنجز بنويسيد. مفرمايد «العلم بالتليف الفعل المردد بين كونه عين المعلوم تفصيلا أو غيره» اگر
علم به وجود يك تليف پيدا كنيم كه اين تليف مردد بين آنست كه قبلا تفصيلا علم به او داشتيم و غير او، اين ملاك تنجز است.

و بعد مفرمايند «إذ المدار ليس عل العلم بحدوث التليف جديد» مدار بر اين نيست كه علم به حدوث يك تليف جديد پيدا
كنيم، اگر در يك جا تليف موجود بود و ما علم به آن پيدا كرديم اين موجب تنجز است. «بل تمام المدار بالعلم بوجود

التليف». اين بيان مرحوم عراق در اين قسمت است. بعد مفرمايند كس كه قبلا علم تفصيل داشته به اينه اين ظرف نجس
است، الآن علم به وجود نجاست بين اين ظرف و ظرف دير پيدا مكند، مفرمايند اين علم در اينجا اثر خودش را دارد،

نمتوانيم بوئيم چون قبلا علم تفصيل داشته اين علم در اينجا كالعدم است و اصلا علم محقّق نمشود، و ي از نقاط افتراق
مرحوم نائين و عراق در همين جاست؛ مفرمايد «وذلك بعينه موجوداً حينه» يعن اين علم به وجود تليف حالا كه قبلا هم علم

تفصيل داشته به اينه اين ظرف نجس است، الآن هم مگويد من علم پيدا كردم به وجود نجاست يا در اين ظرف يا در ظرف
بوجود العلم التفصيل توهم ذهاب العلم الإجمال البين مجال ف در اين عبارت است «لا يبق كلام مرحوم عراق ر! و لبدي

بيايد، علم اجمال بوده يا بعداً علم تفصيل علم تفصيل ويد اگر قبلابخواهد توهم كند ب گويد اگر كسو إنقلابه إليه حقيقةً» م
حقيقةً از بين مرود، انقلاب در علم اجمال به وجود مآيد، مفرمايد اين حرف باطل است، يعن آن حرف كه مرحوم محقّق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نائين روي آن اصرار داشت منته نائين مفرمود اگر كس قبلا علم تفصيل پيدا كرده، الآن علم اجمال پيدا كند اين علم كلا
علم است.

استدلال نائين اين بود كه اين علم براي ما چيزي نياورد و علم زمان علم است كه علم به يك تليف باشد، اين علم به تليف
نيست! نائين متعلّق علم را حدوث تليف مداند، مگويد علم در صورت منجز است كه علم به حدوث باشد، عراق مگويد
نه! ملاك در باب تنجز علم به وجود تليف است، من علم پيدا كنم يك تليف الآن در اينجا موجود است و اين منافات ندارد كه
قبلا هم علم تفصيل داشتم به وجوب اين تليف، الآن هم علم پيدا كنم به وجود نجاست يا در اين ظرف و يا در ظرف دير. لذا
قبل مانع از تأثير اين علم اجمال كنيم كه علم تفصيلگويد ما قبول مكند. مانقلاب پيدا نم گويد خود علم اجمالم عراق
لا عن نفسه» اين مطلب را مرحوم عراق عن تأثير العلم الإجمال است «و عليه فلا محيص من الإلتزام بمنع العلم التفصيل

قبول دارد كه مگويد اين علم اجمال اثر ندارد ول خودش هست، نائين مگفت اگر قبلا علم تفصيل بود بعد علم اجمال بيايد
اصلا اين علم ليس بعلم، انقلاب حقيق را قائل بود. اما ايشان مفرمايد نه! خود علم هست اما آن علم تفصيل قبل مانع از تأثير

اين مشود، بعد مفرمايد مقصود ما از انحلال حم همين است.

مرحوم نائين مفرمود اگر شما قبلا علم تفصيل داشتيد، اصلا بعد از آن علم اجمال شل نمگيرد، علم نيست. و لذا
مفرمودند كه اين جاانحلال حقيق به وجود مآيد، اگر قبلا يك امارهاي قائم بشود اماره بويد اين ظرف نجس است، يا يك
استصحاب؛ بعد علم اجمال پيدا كنيم نائين مفرمود علم اجمال مآيد ول دير منجز نيست، انحلال تنزيل را قائل شد.

مرحوم عراق مفرمايد در هر دو صورت انحلال تنزيل است، در هر دو صورت انحلال حم است، هيچ علم تفصيل نه قبل
و نه بعد مانع از شلگيري علم اجمال نيست، علم اجمال مآيد، اما مانع از تأثيرش مشود. آن وقت در مطلب بعد، مطلب

اصلشان را مرحوم عراق مگويند که شما چه دليل داريد بر اينه مگوئيد علم اجمال حقيقةً انحلال و انقلاب پيدا نمكند،
چه دليل داريد كه علم تفصيل قبل مانع از تأثير او مشود؟ يك قانون را ايشان ذكر مكنند مفرمايند «التليف الواحد لا

يتصور فيه إلا تنجز واحد» يك تليف فقط قابليت يك تنجز را دارد، يك تليف قابليت اينه دو بار تنجز پيدا كند را ندارد، تليف
واحد فقط تنجز واحد را به دنبال دارد «و مع قيام العلم التفصيل مقارناً للعلم الإجمال» ديروز خوانديم، ي از نات كه
عراق داشت اين بود كه نوئيم علم تفصيل سابق، چون سابق زمان خودش بوده، اگر اين علم تفصيل بماند، تا زمان علم
اجمال، حالا بايد بحث كنيم، م شود علم تفصيل مقارن، «ومع قيام العلم التفصيل مقارناً للعلم الإجمال يحتمل إتحاد

ي با متعلّق آن علم تفصيل دهيم متعلّق اين علم اجمالپيدا كرديم، احتمال م گوئيم الآن هم كه علم اجمالليف» مالت
باشد، اين احتمال سبب مشود اين علم اجمال تنجز جدا پيدا نند «ومع هذا الاحتمال لا يبق مجال لحم العقل بمنجزية العلم

الإجمال» عقل مگويد تا احتمال دادي كه متعلّق اين علم اجمال همان علم تفصيل است، دير اين علم براي شما منجز
نيست.

در بعض اوقات يك كبريات ز واحد را دارد، گاهت تنجليف واحد قابليكه ت ّدهند، اين كبراي كلباز اين را توضيح م
مباحث مطرح مشود كه وقت در ذهنتان بماند خيل جاها به درد مخورد. اگر گفتيم تليف واحد تنجز واحد دارد در بحث

امتثال مرةً أو مرراً آنجا هم به درد مخورد، جاهاي دير هم به درد مخورد، اين كبراها را گاه اوقات از اين اين كلمات
بزرگان بايد در ذهن بسپريم، تليف واحد فقط تنجز واحد دارد. اين ظرف قبلا به وسيلهي علم تفصيل يا اماره، تليف درونش

تنجز پيدا كرده است. عراق فرمود باشه، الآن هم علم اجمال مآيد، علم اجمال هم شل مگيرد، به نائين هم مفرمايد نوئيد
علم اجمال شل مگيرد و انقلاب پيدا مكند، انقلاب حقيق هم پيدا نمكند ول اين دير منجز نيست.



مگوئيم جناب عراق يك مقداري اين مطلب را براي ما بشافيد! چرا اين علم اجمال نمتواند در فرض كه ما الآن علم
تفصيل مقارن داريم منجز باشد. مفرمايد شرط منجزيت علم اجمال این است كه عل الإطلاق منجز باشد، نه عل التقديرٍ. و
در اينجا اگر واقعاً متعلّق علم اجمال آن طرف دير باشد منجز است و الا اگر خود اين طرف باشد اين طرف قبلا توسط علم
گويم علم اجمالم دو ظرف داريم؛ وقت الاطلاق باشد، يعن ز علمنج زیت رسیده است ، اگر علم اجمالبه منج تفصيل

دارم ي از اين دو ظرف نجس است، يعن اين علم هم مستقلا در اين ظرف اثر مگذارد عل الاطلاق، كاري به آن ندارد، و هم
بايد عل گوئيم علم اجمالم است .وقت ز علم اجمالت تنجگذارد و كاري به اين ندارد! اين خاصيدر او اثر م مستقلا

الاطلاق منجز باشد نه عل تقديرٍ، اينجاي كه قبلا علم تفصيل بوده يا مقارناً علم تفصيل بوده، علم اجمال ما عل تقديرٍ منجز
است، يعن عل تقدير اينه واقعاً معلوم بالإجمال در طرف دير باشد منجز است، اما اگر در همين جا بخواهد باشد دير منجز

نيست.

يك تعبيري را مرحوم عراق در مقالات الاصول دارد، همان تعبير را اينجا بياوريم كه مطلب در ذهن آقايان روشن شود؛ در
كل صالحاً للتنجيز بنحو الإستقلال ف ون العلم الإجماليعتبر فيه أن ي مقالات عبارت این است «إنّ تنجيز العلم الإجمال

طرفٍ من أطرافه» علم اجمال اگر مستقلا در هر كدام از اطراف صلاحيت تنجيز داشت ، اين مشود علم اجمال منجز «ومع
قيام المنجز من علم أو امارة أو أصل عل بعض اطرافه يخرج العلم الإجمال عن تمام المؤثرية و استقلاله فيها ف ذلك

الطرف» اگر در يك طرف اماره قائم شده، اماره آمده تنجزش را آورده، پس دير علم اجمال نسبت به اين طرف تمام الاستقلال
و تمام المؤثر در منجزيت نيست.

پس ببينيد دو تا بيان شد، ي این است كه مگوئيم علم اجمال بايد منجزيت عل الإطلاق داشته باشد، عل الاطلاق را برايتان
علم تفصيل ز كند و در ما نحن فيه كه يك طرف قبلاليف را در اينجا براي ما منجبا قطع نظر از اين طرف، ت معنا كرديم، يعن

يا اماره بوده، مگوئيم اينجا علم اجمال زمان منجز است كه تليف در طرف دير باشد، چون اگر بخواهد در همين طرف
باشد اين قبلا تنجزش آمده، اين يك بيان.

بيان كتاب مقالات هم این است كه بوئيم علم اجمال زمان منجز است كه در منجزيتش مستقل باشد، چيز ديري به ميدان
نيايد، اينجا كه يك اماره آمده منجزيت اين طرف را براي ما آورده، دير علم اجمال تمام المؤثر و مستقل در منجزيت نيست.

تصرف در مرتبه فراغ و تصرف در مرتبه اشتغال

بعد مفرمايند «ومن هذه الجهة يسقط العلم عن السببية ف الإشتغال» يك اصطلاح را مرحوم عراق در اينجا خلق مكند،
مفرمايد ما يك تصرف در مرتبهي اشتغال داريم و يك تصرف در مرتبهي فراغ داريم. مفرمايند اينه الآن گفتيم اگر قبلا علم

تفصيل يا مقارناً يا اماره يا اصل باشد، علم اجمال دير نمتواند منجز باشد، معنايش این است كه ما تصرف در مرتبهي
اشتغال مكنيم، يعن مگوئيم اين علم اجمال براي ما دير اشتغال نياورد! «يسقط العلم عن السببية ف الاشتغال و جعل

المعلوم ف عهدة الملّف» اگر يك علم هم سبب اشتغال نشد، دير آن تليف را در ذمهي ملّف نمآورد. «فلا بعث حينئذ
بجريان الاصول النافية ف الطرف الآخر» حالا كه اين طرف علم تفصيل مقارن دارد، الآن علم اجمال در اينجا سببيت در

اشتغال براي ما ندارد، در طرف دير اصل ناف تليف جاري مكنيم، آن وقت همين جا دعواي دومشان با مرحوم نائين شروع
ر چيست؟ عدم وجود معارض است. نائيندر طرف دي شما فرموديد علّت اجراي اصل ناف فرمايد جناب نائينشود، مم

فرمود هر جا علم اجمال منجز است علّت این است كه دو طرف اصل جاري مشود و با هم تعارض مكنند، يك اصل در اين
طرف و يك اصل مقابل در اين طرف، با هم تعارض مكنند، مرحوم عراق مفرمايد علّتش اين نيست كه در جاي كه الآن علم

اجمال منجز نيست ما مگوئيم اصل در طرف دير جاري مشود اما نمگوئيم علّت جريان اصل این است كه چون معارض



ندارد، بله علت جريان اصل این است كه اين علم از سببيت در اشتغال افتاده. دو تا مطلب شد؛ مفرمود در اين موارد كه يك
شود «لعدم الإبتلاء بالمعارض» معارض ندارد، اما عراقجاري م ر اصل نافيا اماره هست، در طرف دي علم تفصيل
فرمايد «و فت در اشتغال ندارد. مالإشتغال، اين علم سببي ة العلم فشود لعدم سببير جاري مفرمايد نه! اصل ديم

الحقيقة وجه جريان الأصل الناف من جهة سقوط الأصل عن التأثير لا من جهة صرف عدم المعارضة» چون اصل در طرف
دير از تأثير ساقط مشود.

«وهذا معنا كون الانحلال موجباً للتصرف ف مرتبة الاشتغال» به اين معناست كه انحلال موجب تصرف در مرتبهي اشتغال
است، آن وقت مگوئيم تصرف در مرتبهي اشتغال را شما در مقابل چه چيزي قرار مده؟مفرمايد «كما أشرنا إل الفرع
بينه و بين جعل البدل الذي هو تصرف ف مرتبة الفراغ» آنجاي كه شما علم اجمال داريد ي از اين دو تا نجس است، اگر

شارع آمد گفت ي را انجام بده و ديري را بدل از نجس واقع قرار بده، همان بحث تخييري كه ما مفصل گفتيم. مفرمايد آن
عنوان تصرف در مرتبهي فراغ دارد، يا مثال ديرش اين است كه شما نمازتان را خوانديد، بعد از نماز شك مكنيد ركوع را

آورديد يا نه؟ قاعدهي فراغ جاري مشود. آيا قاعدهي فراغ مآيد آنچه كه در ذمهي شما بود كم و زياد كند، تصرف در مرتبهي
اشتغال مكند؟ قاعدهي فراغ تصرف در مرتبهي فراع مكند، مگويد من به همين مقدار عمل كه انجام دادي راضام، شارع

مگويد همين نمازت كه تمام شد بعد از آن اگر شك كردي ركوع آوردي يا نه؟ سجود كردي يا نه؟ اين شكها را ولش كن، من به
همين نماز قانع هستم، م شود تصرف در مرتبهي فراغ، اين هم يك اصطلاح است كه امروز مرحوم عراق به ما ياد داد كه

گاه اوقات ما مرسيم به تصرف در مرتبهي اشتغال، مثل بحث ما نحن فيه. اگر علم تفصيل مقارن با علم اجمال شد
مگوئيم اين علم اجمال دير اثر ندارد «وهذا معن التصرف ف مرتبة الاشتغال» مگوئيم همان علم تفصيل قبل برايمان

منجزيت آورد و كاف است.

تدریج و علم اجمال دفع علم اجمال

تا اينجا مفرمايند هر چه ما گفتيم در علم تفصيل مقارن است، بعد شروع مكنند در جاي كه علم تفصيل مؤخر از علم
اجمال است، باز اولين مطلب جديدي كه اينجا مرحوم عراق دارد و قبل از ايشان در كلمات كس نبوده این است كه

مفرمايند شما وقت يك علم تفصيل مؤخّر پيدا كرديد، الآن دو تا علم اجمال داريد؛ يك: علم اجمال دفع، كه قبل از علم
تفصيل بوده، من علم اجمال پيدا كردم دفعةً واحده يا اين ظرف نجس است يا آن ظرف، دو: علم اجمال تدريج: مگوئيم اگر

گفتيم يا اين ظرف كه الآن اينجا هست نجس است يا ظرف كه دو سال دير مخواهد ساخته شود نجس است، هنوز زمانش
نيامده، اگر اطراف علم اجمال بالفعل موجود باشد مشود علم اجمال دفع، اما اگر بعض از اطراف تدريجاً مخواهد

موجود شود، آنها را مگويند علم اجمال تدريج، كه ي از بحثهاي كه ما در تنبيهات ان شاء اله به آن مرسيم، این است
كه آيا علم اجمال تدريج هم مثل علم اجمال دفع منجزيت دارد يا نه؟

مرحوم عراق مفرمايد ما يك علم اجمال دفع داريم، قبل از اينه شما علم تفصيل پيدا كنيد، علم اجمال دفع محقق شده
است. اما يك علم اجمال تدريج هم داريم و آن علم اجمال تدريج این است كه بوئيم آن ظرف كه بعداً ما مخواهيم علم
تفصيل پيدا كنيم كه هنوز پيدا نرديم، يا آن نجس است يا آن طرف ديرش نجس است، فرض همين است، يعن شما قبل از
اينه علم تفصيل پيدا كنيد، چون فرض ما این است كه علم تفصيل از حیث زمان متأخر از علم اجمال است، وقت متأخر

شد يعن هنوز علم تفصيل ما نيامده، وقت نيامده يعن الآن وقت مخواهيم فرض كنيم بعداً علم تفصيل مآيد مگوئيم يا آن
ظرف كه علم تفصيل مخواهد به آن تعلّق پيدا كند نجس است يا اين ظرف، پس شد دو تا علم اجمال. مرحوم عراق تليف



رود، اما علم اجمالاز بين م دفع متأخر، علم اجمال كنند، ادعايشان این است كه با علم تفصيلهر كدام را روشن م
تدريج باق مماند، كه اين هم باز يك نتهاي است كه در كلام مرحوم نائين و ديران هم نبوده، در بحث امروز اين نتهي

سوم است كه در كلام مرحوم عراق هست اما در كلام نائين و ديران نيست.

مفرمايند علم اجمال دفع يسقط عن التأثير حين العلم التفصيل، وقت علم تفصيل آمد بلا فاصله آن علم اجمال دفع از
تأثير ساقط مشود، چرا؟ «لأن التأثير السابق ملغ» تأثير سابق كه دير به درد ما نمخورد «والتأثير حين العلم مستندٌ إليه»
باز اگر كتاب فوائد الاصول را داريد مبينيد آنجا دارد مستندٌ إليهما، اين غلط است. يعن الآن كه شما علم تفصيل پيدا كردي
الآن منجزيت مستند به علم تفصيل است نه به علم اجمال. وقت كه علم تفصيل آمد اينجا دير علم اجمال اثر خودش را از

دست مدهد و منجزيت ندارد، لذا در علم اجمال دفع روشن است كه مسئله اين چنين است. اما همه حرفها این است كه آن
چرا؟ اول يك تشبيه ،تأثيره بلا إنحلالٍ» بدون هيچ انحلال عل يبق فرمايد«أما العلم التدريجم تدريج علم اجمال

مكنند، سوال از شما آقايان؛ اگر ما دو تا ظرف داريم و علم اجمال داريم ي از اين دو تا نجس است، حالا اگر ي از اين دو
ظرف ريخت روي زمين، آيا علم اجمال شما از بين مرود؟ نه، قبلا براي شما وجوب اجتناب از اين ظرف بوده و حالا هم كه
يك طرف را ريختيد در باغچه و از بين رفت، وجوب اجتناب براي شما در اينجا هست. يا اگر يك ظرف مثلا تلف بشود، ايشان

مفرمايد در اينجا هم همينطور است، در علم اجمال تدريج «فإنّ المنجز فيه هو العلم التدريج المعلوم فعلا لا أنّ العلم
بحدوثه الطرف التنجز ...» در علم اجمال تدريج شما مگوئيد من الآن مگويم يا اين ظرف نجس است يا آن ظرف كه بعداً

علم تفصيل بر نجاستش مايد نجس است، ول الآن مگوئيد علم اجمال دارد.

در علم اجمال دفع اصلا كاري به علم تفصيل بعدي نداشتيم، گفتيم يا اين ظرف نجس است يا اين ظرف، هر دو هم تحت چتر
علم اجمال است، اما در علم اجمال تدريج مگوئيم يا اين ظرف نجس است يا ظرف كه بعداً علم تفصيل مخواهد به آن

تعلق پيدا كند، يعن يك طرف اين علم اجمال تدريج زمان است كه آن علم تفصيل مآيد، يعن زمان كه علم تفصيل مآيد
تازه اين علم اجمال اثر خودش را مگذارد، تازه اين علم اجمال شل مگيرد، به تعبير ايشان آن موقع معلوم فعليت پيدا

تدريج فرمايد اين علم اجمالت پيدا كرد مكه معلوم فعلي ت ندارد، وقتم نيامده معلوم فعليكه طرف دو كند، چون مادامم
در اينجا وجه براي انحلالش نيست و اين علم اجمال به قوت خودش باق مماند.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين 


