
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » اصالة الاحتياط »

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۹۰

اصالة احتیاط
جلسه 18 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

يادآوري مباحث گذشته: جلسه پيش در مورد تقسيم تخيير در کلام محقق نايين و اشالات آن بحث کرديم .به طور کل دو
اشال به اين تقسيم وارد ميشود:

1) تقسيم تخيير به من حيث الدليل و من حيث المدلول، تقسيم درست نيست . تمام تخييرها  به تخيير من حيث الدليل
برمگردد.كه بيانش را مفصل عرض كرديم.

2) چرا ايشان تخيير من حيث الدليل ر تخيير ظاهري گذاشتند و تخيير من حيث المدلول را تخيير واقع، در حال كه در تخيير
من حيث الدليل هم تخيير واقع داريم. در واقع ما نمخواهيم تخيير ظاهري و تخيير واقع را منر شويم ، تقسيم تخيير به تخيير

ظاهري و واقع درست است، اما اينه ما تخيير من حيث الدليل را بوئيم تخيير ظاهري است، تخيير من حيث المدلول را
بوئيم تخيير واقع، اين چنين نيست.

در باب خصال كفاره در بعض از موارد ملّف مخير است بين اينه هر يك از اين خصال كفاره را بخواهد بپردازد، آنجا هم
دليل دلالت دارد، تخيير هم تخيير واقع است، واقعاً ملّف مخير است. لذا نمتوانيم بوئيم اگر در يك جاي تخيير، تخيير من

حيث الدليل شد، اين حتماً تخيير ظاهري است يا اگر گفتيم جاي تخيير، تخيير واقع است بايد بوئيم اين دير تخيير من حيث
الدليل نيست. بنابراين ما در اين دو فرمايش نائين مناقشه داريم، عل اي حال نبايد اين جعل اصطلاحات ما را از واقع دور
كند، تخيير واقع داريم، دليل هم دلالت دارد، البته در دليل هم لازم نيست همه جا جمع بين دليلها باشد، خود دليل به دلالت

مطابق دلالت بر تخيير دارد.

کفايت موافقت قطعيه تعبديه با پذيرش تخيير

 وقت اصل مبناي ايشان ابطال شد؛ ما به تبع مرحوم عراق پذيرفتيم كه تخيير من حيث الدليل در اينجا قابليت اجرا دارد، خود
موجود است، از اين رو در هر طرف ادلهي اصول عمليه موضوع شك است و اين شك در هر يك از اطراف علم اجمال

موضوع ادلهي اصول عمليه موجود است، اين يك دليل كه شمول لاتنقض، اطلاق لا تنقض، هم اين طرف را مگيرد و هم طرف
دير را مگيرد. اطلاق كل شء لك حلال هم اين طرف را مگيرد و هم آن طرف را مگيرد، هر جا شك باشد اين كلها و اين

كبريات جريان دارد.

اما برخورد مكند به يك مزاحم و مانع، و آن این است كه اگر هر دو را جاري كنيم مستلزم مخالفت قطعيهي عمليه است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/476
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مستلزم اذن در معصيت است، ترخيص در معصيت است، جمع بين اين دو تا دليل اقتضا مكند ما راه تخيير را پيش برويم،
بوئيم «اجراء الاصل ف طرفٍ مقيدٌ بتركه ف الطرف الآخر» و هيچ مشل هم ندارد و ما متوانيم اينجا مسئلهي تخيير را

مطرح كنيم، و اگر مسئلهي تخيير مطرح شد نتيجه اين است كه دير موافقت قطعيهي وجدانيه لازم نيست. بله موافقت
قطعيهي تعبديه هم كاف است. باز در اينجا اين هم از اصطلاحات است كه در اين بحث به يك مناسبت مرحوم نائين درست

كردند و اين اصطلاح مناسب هم هست، ما وقت كه علم اجمال داريم ي از اين دو ظرف نجس است، موافقت قطعيهي
وجدانيه به این است كه بيائيم هر دو را ترك كنيم، اگر هر دو را ترك كرديم علم وجدان نفسان پيد مكنيم كه ما نجس را ترك

كرديم، اجتنب عن النجس محقّق شده، اما اگر آمديم مسئلهي تخيير را گفتيم كه البته خود نائين تخيير را قبول نرده، اما در يك
جاي ايشان دارد كه اگر با يك دليل خاص شارع بيايد بويد من ترخيص مدهم ف ارتاب طرفٍ واحد و طرف دير را بدل
قرار بدهيد از آن نجس واقع، ايشان فرموده اين امان دارد، اما چنين دليل خاص نداريم، دليل خاص مخواهيم اما نداريم.

اگر تخيير بود، تخيير همين نتيجهي دليل خاص را دارد، اما مرحوم نائين خودش تخيير را كه نپذيرفتند، ما كه مخواهيم
بپذيريم، مرحوم عراق و مرحوم امام هم كه مخواهند بپذيرند نتيجهاش همين مشود، نتيجهي تخيير این است كه ما بيائيم

بوئيم شارع ترخيص در ارتاب يك طرف به شرط ترك الآخر داده، آن وقت اين هم خودش يك موافقت قطعيه مشود، اما اين
دير موافقت قطعيهي وجدان نيست، قطعاً ب شارع موافقت كرديم ول موافقت قطعيهي تعبديه است. چون ما به تخيير

رسيديم، از راه تخيير ما قطعاً موافقت مكنيم، تخيير را كه درست كرديم وقت ي را مرتب شديم ديري را ترك كرديم، اينجا
موافقت قطعيهي تعبديه واقع شده است.

فقدان دليل خاص دال بر تخيير 

در بحث تخيير گفتيم موضوع و محل نزاع، جاي است كه دليل خاص نباشد، همينطور هم هست ما دليل خاص بر اين معنا
نداريم،

 يك جاي كه شارع بويد اين طرف معين را مرتب شو و طرف دير را بدل از نجس واقع قرار بده، نداريم. حالا كه دليل
خاص نداريم اگر راه تخيير كه تخيير مثل يك دليل عام است،را نپذيريم ، يعن اگر قبول ننيم که در هر علم اجمال، «اجراء

قائل شده، نائين اه نتيجه همان است كه نائينفرمود؛آن ه نائينالطرف الآخر» كما اين طرفٍ مقيدٌ بترك الأصل ف الأصل ف
ه مخالفت قطعيه حرام و موافقت قطعيهي وجدانيه واجب است .اين نظريهي اصولقائل است به اين در بحث علم اجمال

مرحوم نائين است كه مخالفت قطعيه حرام است. نائين فرمود در هر دو طرف ما نمتوانيم اصل جاري كنيم، چرا؟ اگر يادتان
باشد در بعض از موارد لإنتفاع الموضوع است، در اصول تنزيليه لقصور المجعول است و در اصول غير تنزيليه فرمود مستلزم

مخالفت عمليهي قطعيه است. در هر دو نمتوانيم اصل جاري كنيم و در يك طرف معين هم ترجيح بلا مرجح است، نمتوانيم
اصل جاري كنيم، تخيير هم امان ندارد و صحيح نيست، لذا نائين مفرمايد در هر دو طرف علم اجمال به قوت خودش

فرمايد وقتشود.و باز مرا از بين ببرد نيست، لذا مخالفت قطعيه  حرام م حضور دارد، چيزي كه بخواهد اين علم اجمال
ليف واقعگويد بايد از هر دو اجتناب كنيم تا تكند، عقل بالاستقلال مم به لزوم امتثال مح داريم عقل مستقلا علم اجمال

امتثال شود، از اين رو موافقت قطعيه هم واجب مشود.

 مرحوم نائين همهي راهها را مبندد، اجراء الاصل در هر دو طرف نمشود، در يك طرف معين نمشود، تخيير هم نمشود.
وقت تمام راهها بسته شد چاره اي نيست جز اينه ما بر طبق علم اجمال عمل كنيم، هم مخالفت حرام و هم موافقت قطعيه

واجب است.



خلاصه اي از مطالب بحث شده در مسأله اصاله الاحتياط :

شود كه مخالفت قطعيه حرام، ام موافقت قطعيه واجب نيست، الآن وقتما به اينجا رسيديم كه روي قول به تخيير نتيجه اين م
مگوئيم در اين استصحاب طهارت جاري كنيم ، ام مقيد به عدم اجراي استصحاب طهارت در طرف دير. ممن است همين

كه داريم استصحاب طهارت اش را جاري مكنيم مصداق معلوم بالاجمال ما در نجاست باشد، شما وقت مگوئيم علم
اجمال دارم ي از اين دو ظرف نجس است، يعن معلوم بالاجمال شما ي اين ظرف است يا اين ظرف، حالا اگر در اين ظرف
آمديد استصحاب طهارت جاري كرديد پس احتمال مدهيد استصحاب طهارت را در ظرف جاري كرديد كه واقعاً نجس است.

پس نمتوانيد علم به موافقت پيدا كنيد، بنا بر تخيير موافقت قطعيهي وجدانيه امان ندارد. بوئيم موافقت قطعيه تعبديه، آن
ردست است، همين كه الآن من بر طبق قانون تخيير دارم عمل مكنم اين م شود موافقت قطعيهي تعبديه، كما اينه در خبرين

متعارضين هم همينطور است، در خبرين متعارضين وقت ما تخيير را مطرح مكنيم، الآن شما به اين خبري كه عمل مكنيد
معلوم نيست كه اين خبر مطابق با واقع باشد، آنجا هم تخيير تخيير ظاهري است و موافقت تعبديه است، اين بحث كه مگويند
آيا موافقت قطعيه حرام است يا واجب؟ در موافقت قطع وجدان است. پس روي قول بالتخيير دير موافقت قطعيهي وجدانيه

لازم نيست.

ما اين چند روزهاي كه بحث كرديم؛ يك مطلب روشن مشود و آن این است كه آيا ما در اين بحث دو تا نزاع داريم؟ يك نزاع
این است كه بيائيم دعوا كنيم آيا علم اجمال علّت تامه است براي حرمت مخالفت و وجوب موافقت، يا مقتض است براي هر
دو، يا اينه بيائيم تفصيل بدهيم بوئيم علم اجمال نسبت به مخالفت قطعيه، عليت تامه دارد و نسبت به موافقت قطعيه اقتضا

دارد. شما در رسائل اين سه تا قول را شيخ در آنجا به شما ياد داد كه علم اجمال يا بايد بوئيم نسبت به هر دو علّت تامه است،
علةٌ تامة لحرمة المخالفة و لوجوب الموافقة، اگر گفتيم علت تامه است نتيجه این است كه چيزي نمتواند اين علم اجمال را به

است، مقتض وئيم براي هر دو مقتضه بآمد، مخالفت قطعيه حرام، موافقت قطعيه واجب. دو: اين هم بزند، تا علم اجمال
يعن لو لا وجود يك مانع، يعن اگر شارع بيايد در علم اجمال بويد هر دو را مرتب شو اشال ندارد، اما اگر شارع نفرمايد

علم اجمال مقتض است براي حرمت مخالفت قطعيه، كما اينه مقتض است براي وجوب موافقت قطعيه. يعن اگرشارع
تصرف نند نه در آن طرف و نه در اين طرف، مخالفت حرام و موافقت واجب.

قول سوم این است كه شارع نسبت به مخالفت قطع نمتواند تصرف كند، شارع نمتواند بويد علم اجمال داريم ي از اين
دو حرام است من به تو اجازه مدهم هر دو ر مرتب شو، نه! چون اين مستلزم اذن در معصيت است و اذن در معصيت قبيح
است عقلا، شارع نمتواند اين كار را بند، لذا مگوئيم علم اجمال نسبت به حرمت مخالفت قطعيه عليت تامه دارد اما نسبت
فان وجود دارد. اما اگر تصريش را مرتبك شو، اين امويد از اين دو ظرف يتواند بشارع م است، يعن به موافقت مقتض

نرد و چيزي نفرمود علم اجمال مگويد موافقت قطعيه هم واجب است، چون مقتض براي این است. 

بحث ما این است كه آيا نزاع اين است كه از اول بوئيم علم اجمال چه حقيقت دارد؟ علم اجمال چه خاصيت دارد؟ آيا نسبت
به اين دو تا علةٌ تامة يا نسبت به اين دو مقتض است يا با تفصيل؟ يا اينه اين مباحث كه ما تا حالا كرديم روشن مكند كه
اصلا نبايد نزاع را اينطوري مطرح كرد. بايد از اول نزاع را بياوريم روي اينه آيا ثبوتاً امان ترخيص از طرف شارع هست يا

نه؟ در هر دو طرف يا ف طرف الواحد، اين يك. كه ما اين بحث را كرديم، بعد كه بحث ثبوت تمام شد بيائيم سراغ مرحلهي
اثبات ببينيم آي ادلهي اصول عمليه اثباتاً شامل هر دو طرف يا شامل يك طرف واحد مشود يا نمشود؟ آن وقت در مقابل

اثبات اگر كس آمد گفت ادلهي اصول عمليه شامل هر دو طرف مشود، هم اين طرف و هم آن طرف؛ بايد ببينيم بعد از شمول
تعارض به وجود مآيد، بعد از تعارض يا راه مرحوم نائين را ط كنيم قائل به تساقط بشويم يا اين راه كه ما ط كرديم به تبع

مرحوم عراق و امام، مسئلهي تخيير را مطرح كنيم. اگر گفتيم تعارض مكند يا به تساقط است يا تخيير، يا از اول بيائيم



مسئلهي تعارض را هم مطرح ننيم، بوئيم ادلهي اصول عمليه از اول عل نحو التخيير در هر دو طرف جاري مشود، كه اين را
هم باز ما قبول كرديم، اينها مطالب بود كه بحث شده است.

اگر كس آمد گفت ادلهي اصول عمليه شامل هر دو طرف مشود، تعارض مكند، تساقط مكند، نتيجهاش اين م شود كه
موافقت قطعيه واجب مشود، ثمرهاش اين مشود. اگر كس گفت ادلهي اصول عمليه شامل هر دو طرف مشود، تعارض

مكند، اما تخيير مطرح است، نتيجهاش اين است كه موافقت قطعيه واجب نيست، مسئلهي وجوب موافقت قطعيه و عدم
وجوب موافقت قطعيه از ثمرات اين بحث است. يعن شما تا نيائيد ثبوتاً و اثباتاً مسئلهي جريان اصول عمليه در اطراف علم
اجمال را حل كنيد، تا نيائيد اين را روشن كنيد كه آيا امان جريان در هر دو طرف هست يا ف طرف الواحد، آيا اثباتاً ادله
شامل هر دو طرف مشود يا طرف واحد؟ تا نيائيد اين را حل كنيد نمتوانيد بوئيد آيا موافقت قطع واجب است يا واجب

وئيم آيا علم اجماله ما بيائيم از اول بحرام است يا حرام نيست! اين فرع بر آن بحث است، لذا اين نيست؟ آيا مخالفت قطع
علّت تامه است و بحث را متمركز كنيم روي ماهيت علم اجمال، اين درست نيست!

ما بايد بحث را بياوريم روي اينه آيا در اطراف علم اجمال اصول عمليه جاري مشود يا نه؟ اگر گفتيم در اطراف به نحو تخيير
جاري مشود، نتيجهاش این است كه علم اجمال براي وجوب موافقت قطعيه دلالت ندارد، نبايد بيائيم بوئيم خود علم آيا علةٌ

تامة، بعد هم بيائيم علم اجمال را بذاريم كنار علم تفصيل، بوئيم در علم تفصيل، علةٌ تامة لحرمة المخالفة القطعية و لوجوب
الموافقة القطعية، بوئيم چطور اگر شما علم تفصيل داريد به اينه نماز واجب است هم مخالفت قطع حرام و هم موافقت

قطع واجب. بوئيم علم اجمال هم علم است، از مصاديق علم است.

را داشته باشد، اينها را نبايد مطرح كنيم، ما بايد بيائيم ببينيم ادلهي اصول عمليه در اطراف علم اجمال پس بايد همان خواص
ثبوتاً امان و اثباتاً جريان دارد يا نه؟ اين اولا. ثانياً در خود علم تفصيل هم يك نتهاي وجود دارد؛ سؤال از شما این است كه

علم تفصيل علّت تامه براي حرمت مخالفت قطعيه است، شما اگر علم تفصيل داريد به اينه نماز واجب است، مخالفت
قطعيهاش قطعاً حرام است، اما آيا علم تفصيل علّت تامه براي موافقت قطعيهي وجدانيه هست براي وجوبش؟ نه. علّت تامه

نيست، آن هم مقتض است براي اينه شم مواردي كه نمازتان تمام مشود، بعد از نماز شك مكنيد ركوع آورديد يا نياورديد!
شما وجداناً موافقت قطعيه كرديد؟ نه. نمدانيد، شايد ركوعش را نياورده باشيد، ي ركوع باطله را آورده باشيد، اما قاعدهي
فراغ مگويد، اينجا نماز صحيح است. پس م در خود علم تفصيل هم اين چنين نيست كه بوئيم آن هم علّت تامه باشد براي

وجوب موافقت قطعيه. 

آنچه خواستيم عرض كنيم در اين بحث علم اجمال، ما بحث را همينطوري كه از اول ت اينجا شروع كرديم بايد به نتيجه برسانيم
و اين حرمت مخالفت و وجوب موافقت از آثار اين بحث است، يعن نمگوئيم كه علم اجمال منجز است يا نه؟ روي اين بيان
ما اين تعبير ما تعبير درست نيست، اگر گفتيم در هيچ طرف اصل عمل جاري نمشود، نه در هر دو، نه در يك طرف، اين علم
اجمال منجزيت پيدا مكند، اما اگر گفتيم كه به نحو تخيير اصل عمل جاري مشود، اين علم اجمال دير منجزيت ندارد،
دير نبايد بيائيم بحث كنيم آيا عقلا همانطوري كه علم تفصيل منجز، علم اجمال هم منجز أم لا، كم اينه در رسائل و كفايه

اينطوري به ما ياد دادند كه آيا علم اجمال كالعلم التفصيل هل هو منجز أم لا؟ اين ولو اگر به صورت تعبير در محل نزاع هم
ذكر كنند اما تعبير دقيق و تعبير اصلاش همين است، آيا در اطراف علم اجمال اصل عمل جاري است يا نه؟ اگر جاري

نباشد العلم الاجمال منجز، اگر جاري باشد ليس بمنجزٍ، لذا بحث اصل همين است كه ما تا به حال دنبال كرديم.

حالا نسبت به مسئلهي تخيير سه اشال در كلمات وجود دارد كه فردا اين بحث را تمام مكنيم.



و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


