
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۰ مهر ۱۳۹۰

دروس بیع
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ال مرحوم امام خمینپاسخ از اش

القيم، اين چه ملاك بحث در اين بود كه ملاك در اين احتمالات چيست؟ ملاك براي يوم الأخذ، يوم التلف، يوم الأداء و أعل
است و مخواهيم ببينيم كه به حسب قاعدهي اوليهي يعن ما باشيم و ادلهي ضمانات، ما باشيم و حديث عل اليد، ما باشيم و

ساير ادلهي ضمانات از اينها چه استفادهاي مكنيم؟ اين را روشن كنيم، آن وقت بعداً ببينيم كه آيا روايات خاصهاي كه برخلاف
اين قاعده مطرح است وجود دارد يا خير؟

در مورد اعل القيم رسيديم، فرمايش مرحوم نائين و مرحوم امام(رضوان اله عليه) را ملاحظه كرديد و عرض كرديم مهمترين
اشال كه بر اعل القيم وارد است این است كه بايد ملتزم بشويم به اينه ذمه به اشتغالات متعدده مشغول است و اين يك امر

خلاف عرف و عقلاست، در آنجاي كه انسان يك مال را غصب مكند، عرف و عقلا يك اشتغال را بيشتر قبول نمكند،
اشتغالات متعدده را عرف و عقلا نمپذيرد.

يك بيان را مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشريف) داشت كه اگر ما آن بيان را بوئيم دير نه اين اشال امام وارد
مشود «العهدة فوق العهده» و نه اشال ما كه مسئلهي اشتغالات متعدده باشد. از آن بيان اصفهان مخواهيم در اينجا

شود، وقتشود ذمهي شما مشغول به مثل متلف م است و وقت مثل كه يك عين استفاده كنيم؛ آن بيان اين بود كه در آنجاي
مثل تعذّر پيدا مكند «انقلب إل القيمة» بحث در آنجا اين بود كه اين قيمت «بدل للمثل» يا «بدل للعين»؟ اگر ما بيائيم بوئيم

اين قيمت بدل للمثل است، اين اشال امام(رضوان اله عليه) كه العهدة فوق العهده و اشال ما كه گفتيم اشتغال پشت اشتغال،
اينها به وجود مآيد، اما اگر گفتيد كه اين قيمت بدل للعين كه يك روزي عبارت مرحوم اصفهان را ما خوانديم، عبارت بسيار

دقيق بود، ببينيد از آن دقايق انسان در كجا متواند استفاده كند، اگر گفتيم اين قيمت بدل براي مثل نيست، بدل خود عين
است، نمتـوانيم بوئيم اين عهده فوق العهده شد، بعد در ما نحن فيه هم بوئيم يك عين خارج كه شما بر آن يد پيدا كردي
ذمهي شما مشغول به عين شد، هر قيمت كه مآيد اين قيمت روي قيمت قبل نمآيد، اين قيمت بدل للعين الخارج است،

قيمت بالاتر آمد قيمت قبل كنار مرود، اين قيمت حالا مشود بدل للعين الخارج، اين فرمايش امام كه بوئيم العهده فوق
العهده، يا بوئيم اين عرض ما كه اشتغالات متعدد، در جاي است كه هر چيز بعدي بدل از قبل باشد، حت اگر كم شد. اما اگر

آمديم گفتيم آن چيز بعدي بدل از همان عين خارجيه است، دير مجال براي اين اشالات باق نمماند.

دیدگاه مرحوم ایروان

مدعاي مرحوم ايروان[1] را بيان كنيم و بعد يك مقدار عبارتش را بخوانيم؛ مدعاي ايروان این است كه اگر آيهي اعتداء را دليل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


براي ضمان قرار بدهيم، «فَمن اعتَدَىٰ علَيم فَاعتَدُوا علَيه بِمثْل ما اعتَدَىٰ علَيم» اگر كس بر شما اعتدا و ظلم كرد شما هم به
مثل همان اعتدا بر او اعتدا كنيد! اگر يادتان باشد در اول سال گذشته در اينه آيا اين آيهي شريفه را برخ از فقها خواستند از

آن استفاده كنند «المثل يضمن بالمثل و القيم يضمن بالقيمة» را ما از همين آيه در مآوريم. ما مخالفت كرديم، كثيري از
بزرگان هم مخالفت كردند گفتيم از آيه استفاده نمشود و اساساً گفتيم از آيه ضمان در امور مال را نمتوانيم استفاده كنيم.

مرحوم ايروان مفرمايد بناء از اينه از آيه استفاده ضمان بشود، بعد بوئيم آيه مگويد مماثلت در اعتداء لازم است نه مماثلت
در معتداء به. نسبت به اعتداء، اين يك خسارت به شما وارد كرده، معتدي به؛ مثلا ببينيد اين الآن آمده فرش شما را از بين برده و

به شما ضرر زده، اگر بوئيم مماثلت در معتدي به، بوئيم منم بروم در خانهاش فرش او را از بين ببرم، اگر بوئيم مماثلت در
اعتداء يعن اينه اين يك ظلم به من كرده و خسارت زده و منم متوانم يك خسارت را از او مطالبه كنم و پول از او بيرم، كه
بنا بر اينه مماثلت در اعتداء باشد مسئله مايد روي اخذ قيمت، يعن مماثلت در اعتداء به اين معناست كه پول اين را بير، يك
ماليت را از بين برده و پولش را بير. بعد مرحوم ايروان روي اين دو مبنا فرموده كه آيه دلالت بر اصل ضمان بند و مماثلت
در اعتداء لازم باشد، نتيجه‌اش اخذ قيمت است و اخذ قيمت يعن شما اعل القيم را بير، عبارت این است كه مفرمايد «لازم
ما استظهرناه من الآية أعن المماثلة ف الإعتداء دون المعتدی به» كه در اعتداء بايد مماثلت باشد نه در معتدی به، «وعن ذلك»

يعن مماثلت در اعتداء «يون به اخذ القيمة» مفرمايد «لازم ما استظهرناه من الآية هو أنّ الواجب من القيمة أعل القيم» حالا
كه بايد قيمت را بدهد بايد اعل القيم را بدهد، چرا؟ اعل القيم از چه زمان؟ «من حين وضع اليد عل العين إل زمان تلفها»

اً من زمان الوضع اليد علا كان مستمرمبدأش وضع يد بر عين است منتهاي آن هم تلف است، چرا؟ «لأن الإعتداء المعتدي لم
العين إل زمان تلفها» اعتداي معتدي، معتدي چه زمان اعتدا كرد، يك اعتداي استمراري،از زمان كه دست گذاشت بر مال غير

تا زمان كه اين تلف شد، زمان كه تلف شد عين تمام شده و اعتدا معنا ندارد، اما اين اعتدا از زمان وضع اليد تا زمان التلف
استمررا پيدا كرده.

«ومن جملة ذلك زمان ارتفاع القيمة» اين زمان كه اعتداء آن استمرار دارد يك زمانش هم اين بوده آن زمان كه قيمت بالا رفته،
«فهو معتدٍ ف هذا الزمان بالقيمة العالية» پس در اين زمان كه اين مال قيمتش بالا رفته اين مشود معتدي، در همين زمان

نسبت به مالك نسبت به قيمت عاليهاش اعتداء كرده «و اعتداءه بمثل ما اعتدي به ف هذا الحال هو الأخذ بالقيمة العالية» الآن
،كه به تو كرد به او اعتدا كن به مثل همان اعتداي توانوئيم مالك تو موئيم در اين حال كه قيمت بالا رفته باگر بخواهيم ب
این است كه مالك بيايد قيمت عاليه يعن اعل القيم را بيرد. بوئيم اگر مثلش در مثليات باشد آنجا هم اين حرف را مزنيم،
«مادام المثل ميسوراً ف المثليات كف دفع المثل بأي قيمة كان فإذا تعذّر المثل يرجع إل الآية و حم الآية ما ذكرناه» آيه را

همينطور كه ما معنا كرديم دلالت دارد، يعن آيه دلالت بر جواز اعتداي به اعل القيم دارد.

پس ملاحظه فرموديد خلاصهي استدلال ايروان این است كه مگويد وقت دست گذاشت روي مال غير، اعتدا شروع مشود،
اگر اين مال در يك زمان قيمت خيل بالاي كرد، شما در اين زمان هم اعتدا كردي و مالك هم حق دارد در اين زمان به مثل ما

اعتدي بر شما اعتدا كند تا زمان كه تلف شده، پس الآن هم كه تلف شده، آن زمان كه اعل القيم را شما اعتدا كردي مالك
متواند همان اعل القيم را از شما بيرد، ايشان مفرمايد آيهي شريفه دير يوم الضمان را دلالت ندارد، يوم الضمان همان يوم

الأخذ است، ايهي شريفه دير يوم التلف را دلالت ندارد، آيه شريفه يوم تعذّر المثل را دلالت ندارد، آيه شريفه يوم المطالبه را
دلالت ندارد، آيه شريفه يوم الأداء را دلالت ندارد، ايشان مفرمايد همان مقداري كه اعتدا صدق كند، اعتدا از زمان اخذ تا زمان

تلف صدق مكند، زمان كه تلف شد از آن به بعد عين وجود ندارد كه اعتدا معنا داشته باشد، نمتوانيم، يوم الاداء و يوم
القيم از يوم الأخذ تا يوم الأداء باطل است، چون از زمان تلف تا اداء اعتداء معنا ندارد، اعل گويد اعلالمطالبه، و لذا ايشان م
القيم از يوم الأخذ تا يوم المطالبة باطل است، براي اينه بعد از تلف موضوع اعتدا از بين رفته، آن زمان كه اعتدا معنا دارد يوم

الأخذ إل يوم التلف است و من جملة ذلك الزمان، آن زمان است كه اين قيمت بالا رفته و اعل القيم شده.

بعد ترق مكند؛ مفرمايد تا اينجا روي اين مبنا كه آيه دلالت بر مماثلت در اعتدا كند ما گفتيم اعل القيم از يوم الأخذ تا يوم
التلف، حالا مفرمايند اگر ما قائل شويم كه آيه دلالت بر مماثلت در معتدا به هم دارد كان الحم كذلك، مفرمايد «بل لو

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=194


استظهرنا من الآية المماثلة ف المعتدا به كان الحم كذلك مع تعذّر المثل فإنّ المماثل معتدي به مع إمان المثل هو المثل و معه
تعذّره مماثله ف المالية و هو قيمته يوم صعود القيمة» اگر بوئيم مماثلت در معتدا به است، اگر مثلش را بشود بدهيم بايد خود

مثلش را انجام بدهيم، اگر مثلش متعذر شد مماثلت در ماليت بعد مگويند اقتضا دارد آن اعل القيم هم داده شود.

در آخر مرحوم ايروان يك حرف دارد كه حرف بسيار خوب است؛ مفرمايد «أما حديث استمرار المثل ف الذمة أو استمرار
العين ف الذمه إل زمان الأداء فحديث شعري لا يساعده دليل و لا يوافقه اعتبار» دير ريشهي همهي حرفها را زده. الآن از
زمان شيخ(اعل اله مقامه الشريف)، حالا شايد قبل از شيخ هم يك مقدار بوده، كتب فقه ما در باب اين ضمانات مگويند

وقت شما مال كس را تلف كردي، عين بر عهده مآيد، اولا يك اختلاف دارند تا قبل از تلف ضمان هست يا ضمان نيست، بعد
عين كه در عالم خارج از بين مرود، يك دعواي مهم دارند كه آيا وقت عين خارج از بين رفت، عين در عهده انقلاب پيدا

مكند به مثل يا قيمت يا انقلاب پيدا نمكند؟ خيلها قائل به انقلابند، آنهاي كه مگويند انقلاب پيدا نمكند مگويند اين عين
اعتباراً باق مماند، ايروان مفرمايد «حديث استمرار العين ف الذمة إل زمان الأداء» تا در جاي كه مثل بر ذمه آمده الآن
مثل متعذر است آيا انقلاب به قيمت پيدا مكند يا نه؟ بعضها مگويند استمرار پيدا مكند، مفرمايد اين «حديث شعري لا
يساعده دليل و لا يوافقه اعتبار»كه حرف بسيار خوب است. اين عبارت را خوب دقت كنيد تا ان شاء اله شنبه نتيجه بحث را

نهاي كنيم

***

حدیث هفته

در كتاب شريف اصول كاف كتاب الايمان والفر، باب الذنوب، در جلد دوم اصول كاف، باب دارد به نام باب الذنوب كه يك
مقداري ما و مخصوصاً ما طلبهها بايد با اين باب كه 31 حديث در اينجا مرحوم كلين آورده يك مقداري با اين احاديث ارتباط

بيشتري داشته باشيم. اولين حديثش این است كه امام صادق(ع) «محمد بن يحي عن احمد بن محمد بن عيس عن محمد بن
سنان عن طلحة بن زيد عن أب عبداله(ع) قال كان أب يقول ما من شء أفسد للقلب من خطيئة» امام صادق فرمود هيچ چيزي
روح و دل انسان را مثل گناه، كه حالا خطيئه در لسان روايات و آيات به معناي گناه است، گناه دل انسان را ويران مكند، روح

انسان را نابود مكند. هيچ شيئ افسد از گناه نيست! «إن القلب ليواقع الخطيئة» قلب انسان با خطا و گناه مواجه مشود
«فما تزال به» اين خطيئه هميشه در قلب مماند. ما گاه اوقات فر مكنيم يك گناه كرديم، يك غيبت كرديم، خداي نرده

تهمت زديم، دروغ گفتيم، ناه حرام كرديم، مال حرام خورديم، فر مكنيم يك لحظه انجام مشود و تمام مشود، اما اين
روايت مگويد اين هميشه مماند! «فما تزال به» پيوسته در قلب انسان اين اثر خودش را گذاشته و مماند، «حت تغلب إليه»

اينقدر مماند كه بر قلب غليه پيدا مكند كه واقعاً اين آخر روايت تان دهنده است، «فيسير أعلاه أسفله» قلب را واژگون
مكند، در آيات وقت عذاب ظاهري خدا مخواهد ظاهر شود مفرمايد «جعلْنَا عاليها سافلَها» اين كنايه است «فيسير أعلاه
أسفله» يعن اين قلب زير و رو مشود! اين تشبيه معقول به محسوس است و الا قلب كه بالا و پائين ندارد، اما حضرت چه

چيزي مخواهد بيان كند؟

يعن اين دل كه انسان را به خدا دعوت مكرد دير اين كار را نمكند، اين روح كه بايد واعظ انسان باشد و هر روز انسان را
موعظه كند و به او هشدار بدهد و او را بترساند از عواقب يك كاري، دير هشدار نمدهد، اصلا حالت هشدار دهندگاش از بين

مرود، اين روح كه بايد انسان را به سمت خيرات و نيها و خوبها و سعادت بشاند، دير نمكشاند! يعن انسان يك
سرمايهي بزرگ كه خدا به او داده كه با اين سرمايه متواند خود را سعادتمند كند، به دست خودش اين سرمايه را از بين

نْ تَابفَا اءدوتَةٌ سُن قَلْبِه ف جخَر لجالر ذْنَبذَا ار اين باب هست كه در حديث 13 دارد «ااز روايات دي برد. در بعضم
انْمحت و انْ زَاد زَادت حتَّ تَغْلب علَ قَلْبِه فََ يفْلح بعدَها ابداً» اگر انسان گناه كرد، يك سياه و آلودگ در درونش پيدا

مشود و اگر توبه كرد پاك مشود «و إن زاد زادت حت تغلب عل قلبه فلا يفلح بعدها أبداً» دير رستار نمشود! اينه اعلاي
قلب مشود اسفل اينه قلب زير و رو مشود، يعن قلب كه تا حالا به خوبها دعوت مكرد، به خدا دعوت مكرد حالا او را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=11&a=82


به شيطان دعوت مكند، نه اينه فقط دير به خدا دعوت نند، قلب كه تا حالا به انسان مگفت اين دنيا لعب است و فريب
اين دنيا را نخور، مگويد نه، برو دنبال دنيا تو چرا نبايد اين امانات و مقام را داشته باش، تو چرا نبايد اين خوراك و ثروت را

داشته باش، كاملا انسان را به اين امور دعوت مكند.

شاخصهي خوب كه انسان بخواهد بفهمد الآن در درونش گناه وجود دارد يا نه، همين است و اين خيل از راههاي اساساً ي
است، اگر ببيند كه اين قلب و روح او را هر روز دعوت به خدا مكند، امروز چقدر به خدا نزديك شدي و ارتباط داشت، اگر اين
روح او را دعوت مكند تا متوان عبادت بيشتر كن، تا متوان نماز شب بخوان، تا متوان خدمت كن، اين به قلبش متواند

اميد داشته باشد، ول اگر انسان از صبح بلند شد فقط قلب مگويد برو ببين كجا پول و مقام است، كجا لذت دنياست، ببين
چيزهاي دنياي كجاست؟ معلوم مشود كه اين قلب دائماً در آن طرف رشد مكند، اين يك شاخصهي خيل خوب است اگر ما
توجه داشته باشيم كه ببينيم قلب ما واقعاً ما را به دنيا دعوت مكند يا به خدا دعوت مكند، چرا مگويند انسان هر چه سنّش
بالاتر مرود حرص و طمعش بيشتر مشود، البته به نظر ما آن روايات كه دارد يشيب ناداً و يشيب فيه خصلتان، منحصر به
آنها نيست، اگر انسان گناه كند، اين گناه هر روزي او را به طرف دنيا و جهنّم و شيطان نزديتر مكند تا مرسد به اينه فلا

يفلح ابدا.

بعد از اين فلا يفلح ابدا استفاده مشود كه دير توفيق براي توبه هم پيدا نمكند، يعن اين گناهار تا يك زمان توفيق بر توبه
دارد كه يك روزنهاي در درونش باشد از آن روزنه استفاده كند كه قلبش را پاك كند، اما وقت كه تمام قلب را فرا گرفت آن روزنه

هم كنار رفت، همه چيز را انار مكند، سر از انار مسلّميات و واضحات در مآورد و اصلا به فر توبه كردن نم افتد. ما
بايد خيل مراقب باشيم، بودند در اين حوزه افراد با استعدادي كه كتابهاي هم نوشتند اما عاقبتشان به خير نشد! حالا چرا؟

شايد ريشهاش در برخ از همين گناهها بوده، اينها درست عقايدشان خراب شد، اعمالشان خراب شد، افارشان خراب شد، از
بعض از منحرفين كه هستند بسيار بدتر شدند، ما گناه را چيز كم نشمريم، حالا امروز يك غيبت كرديم، خيل عجيب است!
براي ما عادي شده، غيبت كردن، پشت سر افراد حرف زدن، حيثيت افراد را بردن، منوك كردن افراد، بد زبان، همهي اينها

مصداق گناه است، گناه فقط اين نيست كه انسان از بالاي ديوار مردم برود دزدي كند، اينها مصداق براي گناه است. گناه
انسان را به اينجا مكشاند كه اعلاي نفس مشود اسفل، كنايه از اينه به بدترين كارها دست خواهد زد، يعن وقت انسان به

اينجا رسيد معنايش این است كه به شقترين كارها و بدترين كارها دست خواهد زد.

در روايت دير دارد «إذا غطّ البياض لم يرجع صاحبه إل خير ابدا» اين خيل تعابير تندي است، روي اين تعابير ما يك مقدار
بيشتر تأمل و دقت كنيم، زمان خيل سريع مگذرد، سال مآيد و تمام مشود، عمر هم به زودي مگذرد و تمام مشود، ما هر

روز قلبمان را انباشتهي از گناه و خطا و غفلتها مكنيم و آن وقت اگر بخواهيم تنقيح منات كنيم غفلت هم همينطور است و
سبب مشود آن نفس كه بايد چشمههاي حمت در آن بجوشد، انسان وقت از خدا غافل باشد اينطور نخواهد شد، آن هم جعل
عاليها سافلها مشود. بايد مراقبت كنيم از خودمان و نفس خودمان و ان شاء اله موفق بشويم به اينه هيچ وقت گناه در درون

ما راه پيدا نند.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

**********************************

[1]. «لازم ما استظهرناه من الآية أعن المماثلة ف الاعتداء دون المعتدى به و أنّ ذلك يون بأخذ القيمة هو أنّ الواجب من
القيمة ف المقام و ف القيميات هو أعل القيم من حين وضع اليد عل العين إل زمان تلفها لأنّ اعتداء المعتدي لما كان مستمرا

من زمان وضع اليد عل العين إل زمان تلفها و من جملة ذلك زمان ارتفاع القيمة فهو معتد ف هذا الزمان بالقيمة العالية و
اعتداؤه بمثل ما اعتدي به ف هذا الحال هو الأخذ بالقيمة العالية نعم ما دام المثل ميسورا ف المثليات كف دفع المثل بأي قيمة

كان فإذا تعذّر المثل يرجع إل حم الآية و حم الآية ما ذكرناه دون قيمة يوم الضمان أو يوم تلف العين أو يوم تعذّر المثل أو يوم



مطالبة المالك أو يوم الأداء أو أعل القيم من الأول إل الثّالث أو إل الرابع أو إل الخامس أو الأعل من بعض الأواسط إل بعض
آخر فإن كل ذلك مما لا وجه له عدا الأعل من الأول إل الثان فإنّه الاعتداء المماثل لما اعتدي به ف مرتبة الاعتداء بل لو

استظهرنا من الآية المماثلة ف المعتدى به كان الحم كذلك مع تعذّر المثل فإنّ مماثل المعتدى به مع إمان المثل هو المثل و مع
تعذّره هو مماثلة ف المالية و هو قيمة يوم صعود القيمة و إن شئت قلت إنّ مماثل ما اعتدى به ف كل من أيام بقاء العين تحت

اليد هو قيمته ف ذلك اليوم فإذا توجه خطاب فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدي تخير المالك بين القيم المتبادلة المختلفة صعودا و
نزولا ف الأيام المتعددة و معن تخييره جواز مطالبته و إلزامه بالقيمة العالية و هذا هو المدّع و أما تعيين قيمة يوم مخصوص

من يوم الضمان أو يوم تلف العين أو يوم تعذّر المثل أو يوم المطالبة أو يوم الأداء فمنشؤه أنّ هذه الأيام ه أيام اشتغال الذّمة أو
أيام توجه التليف بالأداء كل عل حسب زعمه فإذا كان اشتغال الذّمة و دخول المال تحت العهدة أو توجه التّليف بالأداء ف يوم

أنه استحسان محض إنّما يتم ون ما اشتغلت به الذّمة أو كلّف بأدائه هو قيمة ذلك اليوم و هذا مضافا إلن أن يمخصوص تعي
إذا لم يعين ما اشتغلت به الذّمة أو ما كلّف بأدائه و قد عين ف الآية و أنّه المماثل لما اعتدي به و المماثل له ف القيميات و فيما

ألحق بها و هو المقام هو قيمة ما اعتدي به حال وجوده لا قيمته بعد التّلف من الأيام الثلاثة أعن يوم تعذّر المثل و يوم المطالبة و
يوم الأداء فهل اتّفقت قيم أيام وجوده فلا كلام و إلا جاز الأخذ بالقيمة العالية لدخولها تحت إطلاق المماثل أو لبلوغ من نيته

الاعتداء إليها و أما حديث استمرار المثل ف الذّمة أو استمرار العين ف الذّمة إل زمان الأداء فحديث شعري لا يساعده دليل و لا
يوافقه اعتبار و عل تقديره فحم الآية ما ذكرناه فليستمر ف الذّمة ما استمر» حاشیة الماسب (للایروان)، ج1، صص99-100.


