
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده لا حرج »

در تاریخ ۰۷ آبان ۱۳۸۴

تنبیهات قاعدة لاحرج
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

جواب مرحوم نراق از اشال قاعده

است که مرحوم محقّق نراق م، جوابکه در بحث لاحرج مطرح بود، دو جواب را بيان کرديم. جواب سو ال مهمنسبت به اش
الدِّين ف ملَيع لعفرمايد: «ما جوجود دارد. ايشان م ات مهمام» متعرض شدهاند؛ و در اين جواب، ندر کتاب «عوائد الاي

،«رسالْع مِرِیدُ بواقع شده است، يا در «لا ی مانند ساير عمومات است؛ و از اين که لفظ حرج در موقع النف عام «جرح نم
کلمه عسر در موقع النف واقع شده است، استفاده اطلاق و عموم مکنيم. در نتيجه، به عنوان ي بيان عام است. سپس

مفرمايند همانطور که ساير عمومات در شريعت داراي مخصصات هستند و ادله دير آنها را تخصيص مزند، عموم در
لاحرج نيز با ادلّه دير تخصيص مخورد.

ادلّهاي که بر تليف حرج دلالت دارد، اين تليف و حم عام را تخصيص مزند. تعبيري که ايشان دارند، اين است که: «الامر
مِرِیدُ بفرمايند «لا یريم والاخبار الواردة ــ متاب الال صة فسائر العمومات المخص قاعدة العسر والحرج کما ف ف

الْعسرما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» کلمه عسر و حرج دو لفظ مطلقاند که در موقع نف واقع شده اند و افادۀ عموم مکنند
و به نحو عام است. ــ وقد ورد ف الشرع بعض التاليف الشاقّة.

در ادامه دو آيه از آيات شريفه را به عنوان شاهد آورده و مفرمايند: در قرآن کريم سورۀ آلعمران بعد از آن که خداوند مواردي
مانند ميته و دم را به عنوان محرم ذکر م کند، آمده است: «اُحل لَم ماوراء ذلم» که اين عام است و به مخصصات عديده

َلا وحا ام جِدُ فا » :فرمايدتخصيص خورده است؛لاحرج نيز همينطور است. يا اين آيه شريفه که پيامبر به اهل کتاب م
محرما ــ در آنچه که به من وح شده، محرم را پيدا نردم» که به محرمات زيادي تخصيص خورده است.

مرحوم نراق مفرمايد همان طوري که اين دو آيۀ شريفه به مخصصات زياد تخصيص خورده است، در ما نحن فيه نيز
همينطور بوييم. در ادامه نيز مفرمايند: «فإنّ تخصيص العمومات بمخصصات کثيرة، ليس بعزيزٍ ــ آنچه که در ذهن ما

وجود دارد که تخصيص کثير يا اکثر قبيح است، درست نيست.

عبارت مرحوم نراق صريح در اين است که تخصيص عموم به مخصصات کثيره، ليس بعزيزٍ؛ در همه کلمات وجود دارد ــ بل
هو امر ف ادلّة الاحام شائع ــ در ادلّه احام عمومات زيادي داريم که مخصص دارد و مخصصات زيادي هم دارد و ي امر

شايع است ــ وعليه استمرت طريقة الفقهاء ــ طريقه فقها هم در همين استدلال دارد که م فرمايند ما عمومات در قرآن و
روايات داريم که مخصصات زيادي دارند. سپس در ي سطر بعد مفرمايند: اگر کس سؤال کند که چرا قدما اين اشال

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/48
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=24
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=145
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=6&a=145


متأخّرين در قاعدۀ لاحرج را در کتابهايشان مطرح نردهاند؟

اشال که الآن مطرح م شود اين است که از ي طرف خداوند م فرمايد ما تليف حرج جعل نرديم و از طرف دير
بسياري از تاليف موجود در شريعت حرج است؛ فيف الجمع بينهما؟ ايشان مفرمايد: سرش همين است. برخورد فقهاي
قبل با لاحرج اين چنين است. که اصلا تخصيص اکثر لازم نم آيد؛ چرا که ــ فانّ الامور العسرة الصعبة غير متناهية ــ امور

عسر و مشل صعب غير متناه است؛ ــ والتاليف محصورةٌ متناهية ــ و تاليف محصور و متناه هستند ــ واکثرها مما ليس
فيه صعوبةٌ ولا مشقّةٌ ــ و در اکثر آنها صعوبت و مشقّت وجود ندارد.

اگر شارع مخواست تليف به امور حرج کند، خيل زياد است. شارع م توانست ما را ملّف کند که هر روز بايد 5 ساعت
پياده راه رويم؛ يا مثلا روزي دو بار بالاي کوه رويد. شارع به جاي 5 وعده نماز م توانست مثل اقوام گذشته مقدار بيشتري

وضع کند؛ روزي 5 ساعت انسان موظّف به عبادت شود؛ اما اينها را جعل نرده است. معلوم م شود که تاليف محصوره در
مقابل تاليف حرجيه محدود است و تخصيص اکثر لازم نمآيد.

نتيجه فرمايش مرحوم نراق اين است که مخصص اگر زياد هم شد، اشال ندارد. اگر ي عام صد فرد دارد، چهل فرد يا
چهل و پنج فرد از اين عام خارج شود، اشال ندارد؛ اما اگر مخصص به اکثر رسيد، اشال دارد. بايد در عبارت نراق دقت

کنيم. اين طور نيست که ايشان مخصص کثير و اکثر را ي کاسه کرده باشند.

بنابراين، ايشان تخصيص کثير را پذيرفته ول تخصيص اکثر را نپذيرفته و فرمودهاند که در ما نحن فيه تخصيص اکثر لازم
نمآيد.

الدِّين ف ملَيع لعاز موارد به «ما ج که در فرمايش ايشان وجود دارد اين است که ائمه(ع) در روايات در بعض مطلب دوم
من حرج» استدلال کردهاند. در اينجا دو مطلب وجود دارد؛ ي مطلب اين است که معلوم نيست در اين موارد نف حم، لعلّة

الحرج باشد؛ بله لأمرٍ آخر است. اگر در روايت از امام سؤال م کنند و امام(ع) م فرمايند: «ليس عليم المسأله هذا مما قال
لعه «ما جبودن است؛ بل حتماً حرج ،وييم علّت نفتوانيم بنم ،«جرح نم الدِّين ف ملَيع لعما ج ه تبارک و تعالال

علَيم ف الدِّين من حرج» به عنوان اين است که «ما جعل عليم ف الدين من تليف» مثل اين است که از امام سؤال مکنند
.«جرح نم الدِّين ف ملَيع لعنداريم؛ چون «ما ج ليففرمايند تداريم؟ ايشان م ليفما اينجا ت

کنند، آنها به «لا اجد فيما اوحه(ع) سؤال ماز ائم ت شيئاز حلي کنند که چطور وقت ايشان روايات را اين چنين معنا م
ال» يا به «احل لم ما وراء ذل» ــ يعن به عام ــ استدلال مکنند. الآن نيز از امام سؤال م کنند که آيا تليف در اينجا

.«جرح نم الدِّين ف ملَيع لعليف نيست به خاطر عموم «ما جفرمايد: ت وجود دارد؟ امام م

عبارت مرحوم نراق اين است که: «ومن هذا يرتفع الاشال من بعض الاحاديث الذي نف الامام فيه الحم محتجين بونه
حرجاً، مع وجود ما هو أشق منه ف الاحام»؛ مفرمايند: اين اشال جوابش از همين جاست که استدلال امام در روايات به

«ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» براي اين نيست که بفرمايند علت نف حم حرج است. ــ فإن غرضه(عليه السلام) ليس أنّه
منف لونه حرجاً ــ غرض امام اين نيست که حم به خاطر حرج بودن منف است ــ ولا يمن تحقّق الحرج ف الحم؛ بل

المراد أنّه حرج فيون داخلا تحت عموم ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج إلا أن يوجد مخصص ــ الا اين که مخصص يافت
شود.

پس، عبارت دوم که مرحوم نراق دارند و با اين مطلب در مقام جواب ازاشال دوم هستند، اين است که استدلال ائمه(ع) به

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


«ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج»، از اين باب نيست که بخواهند بويند حم به خاطر حرج نف م شود. اگر بخواهيم حرف
نراق را آسان و روشن کنيم، مفرمايند: اگر کس از خدمت امام(ع) سؤال کند که چرا در اين مورد تليف نداريم؟ امام(ع) به

نم الدِّين ف ملَيع لعفرمايد: «ما جنداريم؟ م طولان ليف به مشاز امام سؤال کنند که چرا ت کند. مثلام اين عموم تمس
حرج». اين داخل در عموم نف الحم است.

آخرين مطلب که بيان مکنند، اين است که همانطور که در ساير عمومات بايد از مخصص و معارض فحص کنيم، نسبت به
«ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» هم همينطور است. اين کلّ و عموم را داريم، بايد ببينيم که مخصص و معارض دارد يا

نه؟ اين خلاصۀ فرمايش مرحوم نراق است که در صفحه 190 يا 191 «عوائد الايام» بيان شده است.

مرحوم نراق در قسمت ديري به نام «البحث الخامس» که دنباله همين مطلب است، مفرمايند: حال که فحص از مخصص
لازم است، اگر مخصص پيدا کرديد که اخص مطلق بود، بايد مطلق را بر مقيد حمل کرد و تخصيص زد. اگر نسبت آن

مخصص، با آيه شريفه عموم و خصوص من وجه بود، مفرمايد در اينجا بايد قواعد تعارض را جاري کنيم. اگر مرجح بود
همان را مگيريم؛ و اگر مرجح نداشت، بحث است که نوبت به تساقط مرسد يا تخيير، همان معاملهاي که با دو دليل عام و

خاص من وجه انجام مداديم، در اينجا نيز انجام مدهيم.

نته ديري که در آنجا وجود دارد، اين است که مفرمايند: گاه اوقات در مقابل اين عموم، بر وجود تليف حرج دليل مثل
نم الدِّين ف ملَيع لعفرمايند: «ما جايشان در آنجا م اجماع داريم. در اين صورت، بايد بر طبق همان عمل کنيم. يعن

را انجام دهيد، نبايد بررس ليف حرجنداريم، حال، اگر اجماع قائم شد بر اين که بايد ت ليف حرجدر دين ت يعن ،«جرح
کنيم که اين حرج زياد است يا کم است يا متوسط ؛ اجماع و دليل داريم. به هر حال مرحوم نراق در ضمن چند بحث در کتاب

«عوائد» مخواستند اين مشل را حل کنند و فرمودند تنها راه براي حل اين دو اشال همين است که ما م گوييم و راه ديري
براي حل اين اشالات وجود ندارد.

الات کلام مرحوم نراقاش

آيا فرمايش مرحوم نراق فرمايش درست است؟ نسبت به کلام نراق، اشالات عديدهاي وارد است.

 اولين اشال که مرحوم ميرفتاح در کتاب «عناوين» ذکر کرده، اين است که اگر بخواهيم قاعده لاحرج را از باب اصل بيريم،
اين مستبعدٌ جدّاً . بوييم «ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» مثل «کل شء ل مطلق حتّ يرد فيه امر أو نه» مماند. و

ادلّهاي که دلالت بر تليف حرج مکند، اين اصل را تخصيص مزند. اين مطلب برخلاف ظواهر ادلّه است. ظواهر ادلّه
لاحرج ـــ یرِیدُ اله بِم الْیسر و لا یرِیدُ بِم الْعسر ـــ مفادش، مفاد اماره است نه اصل.

از طرف دير، اين که لاحرج اصل باشد با مطلب آخري که از قول نراق بيان کرديم، (اين که ايشان م گويد لاحرج عام است،
دليل دير اگر اخص مطلق بود، مقدّم م شود و اگر عام و خاص من وجه بود، قواعد تعارض و ترجيح جاري م شود)

سازگاري ندارد. وقت م گوييم الاصل دليل حيث لا دليل؛ در حال که در بحث تعادل و تراجيح همه جا نسبت را بين دو اماره،
بين دو روايت و يا بين ي آيه و روايت بررس مکنيد. اما اينجا مگوييد نسبت بين اصالة البراءة با اين دليل که بهعنوان بيان

است براي تليف، عام و خاص مطلق است يا من وجه؟ اينجا مسأله حومت و ورود را مطرح مکنند. بنابراين، اين که شما
«ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» را به عنوان اصل قرار داديد، برخلاف ظواهر آيات شريفه و ادله لاحرج است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


اشال دوم وجود تحافت در کلمات ايشان است. از طرف «ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» را اصل م دانيد، اگر اصل
است چرا قواعد تعارض را مطرح کرديد؟ مگوييد اگر عموم و خصوص مطلق باشد، کذا و اگر من وجه باشد کذا و...؛ اين

مسائل مربوط به تعارض بين الامارتين است. به نظر ما اشال بسيار مهم که بر مرحوم نراق است و اساس کلام ايشان را از
لعشارع که فرموده «ما ج ه(ع) تعليل را فهميدهاند؛ يعنفهميم و هم ائمبرد، اين است که هم ما از آيه شريفه تعليل را مبين م

علَيم ف الدِّين من حرج» از باب تعليق الحم عل الوصف است. روي اين مطلب تأمل بفرماييد، توضيحش را ان شاء اله فردا
عرض م کنم. والسلام.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78

