
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده لا حرج »

در تاریخ ۲۶ مهر ۱۳۸۴

م حرجح ادله نف
جلسه 10 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«... و رسالْي مِب هرِيدُ الات آيه شريفه «يادامه ن

از دير نات که از اين آيه شريفه استفاده م شود اين است که لاحرج اختصاص به عنوان نفي ندارد، بله جنبه اثبات هم
م «جرح نم الدِّين ف ملَيع لعا جمربوط باشد، مثل «م «رسالْع مِرِيدُ بي » دارد. اگر استدلال به اين آيه فقط به قسمت

شود؛ يعن لسانش، لسان نف م شود. بيان عمده کسان که قائلاند لاحرج فقط تواناي رفع و نف حم حرج دارد، اين است
که لسان دليل لاحرج، لسان نف است.

در اين صورت، اگر ي حم حرج شد، شارع آن حم حرج را بر م دارد. اگر ما باشيم و لسان نف، به اين معنا و نتيجه
م رسيم؛ اما در آيه تيمم ــ ما يريدُ اله ليجعل علَيم من حرج ــ اين احتمال ذکر شد که لاحرج صلاحيت اثبات حم را نيز

مِرِيدُ بي و رسالْي مِب هرِيدُ الرا ذکر فرموده است؛ اما در آين آيه شريفه ــ ي شارع به ملاک لاحرج، کيفيت آسان دارد؛ يعن
الْعسر ــ دو قسمت وجود دارد.

ي زمان م خواهيم ادعا کنيم که در قواعد شريعت، دو قاعده داريم؛ ي قاعده لاحرج و ديري قاعده يسر؛ يعن بوييم ما دو
معن و مفهوم داريم: ي مضمون اين است که در شريعت اگر حم به حد حرج رسيد، برداشته مشود (قاعده لاحرج).

اما قاعده يسر مگويد احام بر ملاک يسر پيش مرود؛ يعن اگر در موردي، دو نوع عمل در شريعت باشد، ي به صورت
آسان و ديري به صورت مشل، با استناد قاعد يسرــ يرِيدُ اله بِم الْيسر ـــ بوئيم فقيه م تواند بويد حم و موردي که

مطابق با آسان و يسر است، بعنوان حم شرع باشد. آيا دو قاعده داريم؟

آن مقداري که کلمات را تتبع کرديم، چنين مطلب وجود ندارد.

است و قسمت دوم «و « رسالْي مِب هرِيدُ القسمت اول آيه «ي .دارد و هم لسان نفي بنابراين، اين آيه شريفه هم لسان اثبات
يرِيدُ بِم الْعسر» است. بزرگان که مگويند لاحرج فقط جنبه نفي دارد، ذهنشان بيشتر به «ما عليم ف الدين من حرج»

معطوف است و مگويند لاحرج صلاحيت اثبات حم ندارد. حال، با اين آيه شريفه چه مکنند؟ با توجه به مقدمهاي که عرض
کردم مبن بر آنه دو قاعده نداريم و فقط قاعده لاحرج است؛ بزرگان هم که براي لاحرج به اين آيه استدلال کردهاند، به قسمت

دوم آيه ـــ و يرِيدُ بِم الْعسر ـــ استدلال نمکنند، بله به مجموع اين دو استدلال کردهاند.

نتيجه اين م شود که ما م خواهيم بوييم از ادلّه اين معنا استفاده م شود که در باب لاحرج، فقط شارع ي بيان نفي و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/48
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185


رفع نسبت به احام حرج ندارد.

گذاشته م مم، چه حشود. اما نسبت به اين که جاي اين حبه حدّ حرج رسيد، برداشته م مالبته مسلّم است که اگر ح
شود؟ بايد گفت «يرِيدُ اله بِم الْيسر» گذاشته مشود و معنا پيدا مکند. ول نتهاي که وجود دارد اين است که اگر در موردي

سه چهار احتمال داديم، آيا فقيه متواند بويد در اين مسأله، سه چهار احتمال وجود دارد؟ جواب آن است که ما نم توانيم
بوييم با «يرِيدُ اله بِم الْيسر» آن حم که از همه آسانتر است، بايد انتخاب شود. آنچه ما ادعا مکنيم و به نظر ما مطابق

با ادلّه و مقتضاي ادلّه است، اين است که با لاحرج علاوه بر نف، حم آسان هم بايد ثابت شود. اما اينکه حم يسر به چه
نحوي ثابت م شود؟ اين را نم توانيم به نحو کل و ضابطه کل ارائه دهيم.

به نظر م رسد که اگر در فقه مواردي که وجود دارد را بررس بفرماييد، ي از کارها و پژوهشهاي که راجع به لاحرج بايد
انجام گيرد، اين است که مواردي که به لاحرج استدلال شده است را بررس کنيم، ببينيم آيا اصلا در بين فقها قديماً و حديثاً

موردي که براي اثبات ي حم به لاحرج استدلال کرده باشند، وجود دارد؟

به ذهن ما م آيد که به صورت اجمال وجود دارد. البته بايد پيدا کرد و نحوه استدلال آنها را ديد. پس، آنچه که مخواهيم
عرض کنيم اين است که به مقتضاي اين آيه شريفه، لاحرج فقط جنبه نفي ندارد، بله جنبه اثبات نيز دارد. البته از فتاوا و روش

اجتهادي عامه استفاده م شود که آنها مسلم مدانند تمام ترخيصهاي که در شريعت وجود دارد، تمام مواردي که از باب
اضطرار است، مثل جواز اکل ميته و...، همه طبق قاعده لاحرج تنظيم م شود. همچنين موارد دير مثل نسيان، اگر کس در

نماز چيزي يادش رفت، م گويند نمازش صحيح است لقاعدة لاحرج؛ موارد خطا، موارد اضطرار و موارد ديري که داريم؛ اما
ما به اين صورت نمپذيريم. به هر صورت، در فقه ما خيل راجع به اين موضوع بحث نشده است.

آيه 286 سوره مبارکه بقره

آخرين آيه اي که براي لاحرج استدلال شده، آيه 286 سوره بقره است. «لا يلّف اَله نَفْساً الا ۇسعها.... ربنَا و تَحمل علَينَا
اصرا كما حملْتَه علَ الَّذِين من قَبلنَا.... و تُحملْنَا ما  طَاقَةَ لَنَا بِه واعف عنَّا واغْفر لَنَا». در اين آيه شريفه سه قسمت وجود

دارد: قسمت اول: «لا يلّف اَله نَفْساً الا ۇسعها» است؛ قسمت دوم: «ربنَا و تَحمل علَينَا اصرا»است؛ اصر به معناي ثقل،
شدائد است؛ تليف شاق را اصر م گويند. قسمت سوم نيز و تُحملْنَا ما  طَاقَةَ لَنَا بِه است.

احتمالات موجود در آيه

برخ از بزرگان مثل مرحوم نراق در «عوائد الايام» و مرحوم بجنوردي در «قواعد فقهيه» ــ که از مرحوم نراق تبعيت کرده
است ــ براي لاحرج به هر سه قسمت آيه استدلال کرده اند. برخ دير نيز فقط قسمت دوم را بعنوان دليل قاعده لاحرج قرار
دادهاند. اما معناي اجمال آيه شريفه: لا يلّف اَله نَفْساً الا ۇسعها ــ خداوند کس را تليف نم کند مر به اندازه وسعش؛

مشهور وسع را به معناي طاقت معنا کرده اند. لذا، در اصول وقت مگويند ي از شرايط تليف قدرت است، اين آيه شريفه را
نيزمتعرض مشوند؛ بدين صورت که همان طور که عقل (عقل قطع) حم م کند تليف ما لايطاق قبيح و ممتنع است، خود

شارع هم فرموده است: «لا يلّف اَله نَفْساً الا ۇسعها». اگر آيه را اينگونه معنا کرديم، ارتباط به لاحرج پيدا نم کند. چه آنکه
در لاحرج م خواهيم بوييم ي فعل که مقدور است (نه غير مقدور)، اما انجامش براي ملف حرج است، شارع آن را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


برداشته است. پس، اگر وسع را به معناي طاقت و قدرت معنا کرديم، از محل استدلال خارج م شود.

از همين جاست که مرحوم ميرفتاح صاحب کتاب عناوين ــ (کتاب است که بسيار پرمطلب و دقيق است؛ و دردو جلد
انتشارات جامعه مدرسين آن را تجديد چاپ کرده است.) ــ مفرمايد: تعجب مکنم از اين که مرحوم نراق در «عوائد» اين آيه

شريفه را در عنوان ادلّه لاحرج قرار داده است.

مرحوم طبرس در کتاب «احتجاج»، جلد اول، صفحه 222 روايت را بعنوان حديث قدس نقل م کند که در ذيل اين آيه شريفه
خداوند فرموده است: ذل حم ف جميع الأمم ان لا اکلّف خلقاً فوق طاقتهم؛ خلق را فوق قدرتشان تليف نمکنم. يا در

صحيحه هشام ــ در «کاف» جلد اول ــ آمده است: اله اکرم من ان يلّف النّاس ما لا يطيقون. البته مرحوم طبرس در «مجمع
البيان» وسع را بعنوان ي قول قيل، به «يسر» معنا کرده است. لا يلّف اَله نَفْساً الا ۇسعها، قيل: أي يسرها. بله، اگر بتوانيم
وسع را به «يسر» معنا کنيم، مثل يرِيدُ اله بِم الْيسر م شود؛ و لن در هيچ کتاب لغوي نديديم که وسع را به يسر معنا کرده

باشند.

اکثر لغويين م گويند: وسع أي الطاقة، وسع أي القدرة، وسع أي الجده؛ يعن تمن. پس چون اکثر لغويين وسع را به معناي
طاقت و قدرت معنا کردهاند، به نظر م رسد که در ما نحن فيه، نم شود به اين قسمت از آيه استدلال کرد. قسمت دوم آيه

«ربنَا و تُحملْنَا ما  طَاقَةَ لَنَا بِه واعف عنَّا واغْفر لَنَا» است. اولا اين قسمت دعا است. بر حسب آنچه که در شأن نزول اين آيه
شريفه آمده، مشافههاي است که پيامبر(ص) در ليلة المعراج با خداوند تبارک و تعال داشته و روايات مفصل هم در ذيل اين آيه

آمده که پيامبر تقاضا و دعا م کرد و خداوند اجابت م کرد.

در ذيل آيه شريفه دارد که پيغمبر(ص) فرمودند: «لما انتهيت ال سدرة المنته فقلت ربنَا لا تُواخذْنَا ان نَّسينَا او اخْطَانَا ــ اگر
لْتَهما حما كرصنَا الَيع لمتَح نَا وبلا أؤاخذک. قلت ر ه تبارک و تعالن ــ قال اليادمان رفت يا خطا کرديم ما را مؤاخذه ن
لانَا وبقلت ر .که بر امم گذشته قرار دادي، بر ما قرار نده؛ خداوند فرمود: ــ لا أحمل نَا ــ خدايا اصر و ثقللن قَبم الَّذِين َلع

تولأم ل ذل ؛ قال اعطيترِينافْال مالْقَو َلنَا عرنَا فَانصلاوم نتنَآ امحارلَنَا و راغْفنَّا وع فاعو طَاقَةَ لَنَا بِه ا لالْنَا ممتُح
ــ من به تو و امت تو همين را که الآن خواست اعطا کردم.اصر در اين جا توسعه دارد؛ نه اين که بوييم مراد فقط همان اصري

بوده که در امم گذشته بوده است. پيامبر عرض م کند:  تَحمل علَينَا اصرا؛ هيچ اصري را بر ما قرار نده؛ بر امت ما هيچ
سنين، ثقل به معناي ذنب و شدائد قرار نده. اين مقدار از آيه کاملا مفيد براي مدعا است. پيامبر دعاي کرده، خداوند هم

،مديديم ح وجود ندارد و اگر در جائ ّم شاقاستجابت کرده است. معنايش اين است که در دين اصري وجود ندارد؛ ح
عنوان حم شاق دارد، بر حسب اين آيه نبايد بعنوان دين باشد.

کلام مرحوم طبرس

مرحوم طبرس در «مجمع البيان» فرموده است: در اينجا دو وجه وجود دارد؛

هاَل ّفلکه ما عاجز از قيام به آن هستيم، که مانند «لا ي عمل نعجز عن القيام به؛ ي احتمال اول آن که لا تحمل علينا عملا
نَفْساً الا ۇسعها» مرود روي قدرت. معناي دوم که صحيح نيز مباشد آن است که لا تحمل علينا ثقلا؛ أي لا تشدّد الأمر علينا؛
لمتَح » ين است، آن را براي ما قرار نده. در اين صورت، بالش براي ما سنير. آنچه که تحمل نمسائل را مش برما خيل

علَينَا اصرا» ي م شود و ترار آن است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


احتمال دوم اين است که «لا تحملنا» را به عذاب اخروي معنا کنيم؛ بوييم «ربنَا و تَحمل علَينَا اصرا» به شدائد دنيويه
مربوط است؛ يعن ر دنيا تليف و مشل براي ما قرار نده. اما «ربنَا و تُحملْنَا ما  طَاقَةَ لَنَا بِه»، يعن ما را مستحق عذاب

اخروي که طاقت براي او نداريم، نن. به نظر م رسد احتمال دوم درست است که « تُحملْنَا» مربوط به عذاب اخروي شود.
پس، قسمت وسط آيه « تَحمل علَينَا اصرا» نيز ي از ادله بسيار خوب براي قاعده لاحرج است.

روايات مربوط به قاعده لاحرج

در ضمن آيات اکثر روايات را خوانديم؛ اما چند روايت باق مانده که آنها را بيان مکنيم و اين بحث تمام مشود.

است که در جلد دوم وسائل الشيعه، حديث سوم، باب 50 از ابواب نجاسات، وجود دارد. «شيخ طوس لين روايت، روايتاو 
بإسناده عن احمد بن محمد بن ابنصر البزنط ــ در جاي خود گفتهايم که او دو کتاب به نامهاي کتاب «جامع و نوادر» دارد.

که از «نوادر» نقل م کند، صحيح است؛ اما نسبت به روايات که از کتاب «جامع» نقل م سند شيخ به او نسبت به روايات
کند، موثّق است. در هر دو صورت، روايت معتبر است. ــ قال سألته عن الرجل ــ روايت مرفوعه است و امام(ع) را ذکر نرده

است؛ لن چون احمد بن محمد بن ابنصر از کسان است که لا ينقل الا عن الامام، از اين جهت هم اشال ندارد.

از امام معصوم(ع) سؤال کرده است ــ عن الرجل يأت السوء فيشتري جبة فرائن يا جبه ــ جبه به معناي قطعه است. «الاسلام
يجب ما قبله»، يعن يقطع ما قبله. مردي در بازار قطعه پوست را خريده، پوست بوده که م خواسته زير خودش براي نشستن و

يا نماز بياندازد. ــ لا يدري ازکية ه ام غير زکية ــ نم داند آيا اين پوست مال حيوان است که مزک است يا غير مزک؟ از
امام(ع) سؤال م کند: ــ ايصلّ فيها؟ ــ در آن نماز بخواند؟ ــ فقال نعم ــ نماز بخواند ــ ليس عليم المسألة ــ بر شما واجب
نيست که سؤال کنيد مزک است يا غير مزک ــ انّ اباجعفر(ع) کان يقول انّ الخوارج ضيقوا عل انفسهم بجهالتهم ــ امام

باقر(ع) فرموده است که خوارج به خاطر جهالت که نسبت به دين داشتند، بر خودشان خيل تن گرفتند ــ انّ الدين اوسع من
ذل ــ دين خيل وسيعتر از اين است. شما وقت مرويد بازار (البته مراد سوق مسلمين است. نه اينکه هر سوق ديري باشد)
مغازهاي پوست مفروشد، لازم نيست که سؤال کند اين زکيه است يا نه؟ و بايد حمل نمائ بر اين که صحيح و مزک است و

نماز هم م شود در آن خواند.

گفتيم که قاعده لاحرج متواند دليل براي اصالة الطهاره و قاعده ميسور باشد؛ بر طبق اين روايت نيز متواند دليل بر سوق
مسلمين باشد. يعن علت اين که سوق مسلمين اعتبار دارد، اين است که اگر اين طور نباشد، حرج پيش مآيد. از «ان الدّين
اوسع من ذل»، نيز متوانيم مدّعايمان را استفاده کنيم که قاعده لاحرج فقط براي نف حم حرج نيست؛ يعن براي جواز

استعمال اين پوست، امام(ع) به لاحرج استدلال کردهاند.

روايت دوم، مرسل است؛ اما از مرسلات است که مشود به آن اعتماد کرد؛ مرسله صدوق است (مرسلات صدوق دو نوع
است. ي نوع اين است که به عنوان روي بيان م کند؛ و نوع دير آن که آن را اسناد مسلّم م دهد؛ يعن قال(ع). اين نوع

اسنادات صدوق را ما حجت م دانيم.) «قال سئل عل(ع) اتوضأ من فضل وضوء جماعة المسلمين احب الي أن يتوضأ من
رکو ابيض مخمر ــ از اميرالمؤمنين(ع) سؤال شده است اگر مؤمن از آب اضافهاي که مسلمان با آن وضو گرفته و مقداري
باق مانده است، وضو بيرد، احب است براي شما يا اين که از ي ظرف دربسته دست نخورده است؟ امام(ع) فرمودند: ـــ

فقال: لا، بل من فضل وضوء جماعة المسلمين ــ از همين آب اضافهاي که از وضوي جماعت مسلمين است ـــ فإن احب دينم
ال اله الحنيفية السمحة السهلة ــ محبوبترين دين شما در نزد خدا، دين است که آسان باشد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=286


تأکيد آيات و روايات روي اين که اين دين، دين آسان است، نات زيادي را بيان مکند. يعن انصافش اين است که نمتوانيم
بوييم لاحرج فقط ي حم حرج را بر م دارد. بعداً که به دليل عقل هم برسيم، خواهيم گفت بعضها م گويند عقل نيز

مگويد حرج بايد برداشته شود؛ اما اين که خداوند منّت مگذارد، آن است که حم آسان را نيز قرار دهد. اگر گفتيم لاحرج
امتنان است، به نظر م رسد امتنان آن بيشتر روي جعل حم آسان است. اين تمام آيات و روايات، دو دليل دير مانده است

که عرض مکنم.


