
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده لا حرج »

در تاریخ ۱۹ مهر ۱۳۸۴

م حرجح ادله نف
جلسه 4 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

وجه أظهريت بيان سوم از احتمال پنجم

عرض کرديم که در ميان اين احتمالات پنجانه، بيان سوم از احتمال پنجم بر دير احتمالات رجحان دارد و اظهر احتمالات
است. وجه اظهريت اين است  که «وما جعل علَيم ف الدِّين من حرج»  يا به منزله تعليل است و يا اينکه لااقل عنوان ضابطه

کليه دارد. معلل اين تعليل «جاهدُوا ف اله حق جِهادِه» و امتثال تاليف است. شارع م فرمايد: تاليف را امتثال کنيد و
نهايت سعيتان را انجام دهيد، بعد هم ضابطه يا تعليل ذکر م کند كه «وما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» شارع در دين براي

شما حرج جعل نرده است و مرز «حق الجهادي» که از شما مخواهيم تا سر حد حرج است. هنام که  به حرج رسيد،
شارع از شما چيزي مطالبه نمکند.

عرض کرديم در ذيل اين آيه نيز چندين روايت وجود دارد که به وسيله آنها نيز متوانيم به اين مدّعا برسيم. استدلال به اين
روايات به عنوان تميل استدلال به آيه شريفه است؛ يعن «وما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» دليل قرآن لاحرج است؛ اما در
روايات که ائمه(عليهم السلام) به اين آيه استدلال فرمودهاند، نم توانيم بوييم روايت دليل بر قاعده لاحرج است؛ بله استدلال

آنها کاشف از اين است که اين قسمت از آيه شريفه بر مدعا دلالت دارد. به عبارت روشنتر، اگر در روايت ائمه م فرمودند در
شريعت حرج نيست و به آيه استدلال نم کردند، مثلا م فرمودند: «انّ الدين ليس بضيق يا بمضيق»، اينجا خود روايت به

عنوان دليل دوم و به عنوان ي دليل مستقل در عرض کتاب، براي فقيه دليليت دارد. اين ي نته.

نوع استدلال ائمه به آيات شريفه

نته دوم اين است که استدلال ائمه به آيات شريفه قرآن م کنند، دو نوع است؛ گاه اوقات ي تأويل و يا اعمال تعبدي هم از
بر وجود مبارک امام اميرالمؤمنين(عليه السلام) تطبيق م رسند، آنجا را مثلا ة الارض» مبه «داب شود؛ مثلا وقت خودشان م

كنند. در روايات نظير چنين مواردي داريم که گاه اوقات آيات شريفه به حسب معناي لغوي يا عرف در آنچه که امام(عليه
السلام) بيان م کند، ندارد؛ امام به علم اله که از ناحيه خداوند در اختيار او قرار داده شده، تأويل آيه يا ي چيزي بر خلاف

ظاهر بيان م کند و ما با قرينه م فهميم که اينجا اعمال تعبد شده است.

لذا، در اينجا م گوييم هرچند آيه ظهور در اين معنا ندارد، اما چون امام(عليه السلام) به عنوان مبين کتاب اعمال تعبد فرموده
و اين بيان را براي آيه شريفه ذکر کرده است، براي ما نيز حجيت دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/48
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


اما نوع دوم، اين است كه ائمه همان معناي ظاهري آيه را بيان م کنند و هيچ اعمال تعبدي در آن نيست؛ نم خواهند تأويل را
در اينجا بيان کنند يا بر خلاف ظاهر آيه نته اي را تعبداً بيان کنند. در اين صورت اين بيان آنان مؤيد م شود بر آن استظهاري

که از خود آيه شريفه استفاده م شود. روايات که هماكنون مخوانيم، از اين نوع دوم مباشند؛ يعن ائمه به اين آيه شريفه
استدلال فرمودهاند بدون اينکه اعمال تعبد کنند و معناي بر خلاف ظاهر آيه بيان کنند. به عبارت دير، امام به عنوان اينکه

آشناي به کتاب اله است و معناي ظاهري  که خداوند اراده فرموده، همين است، معنا را بيان م کنند.

آثار اين تقسيم

الدِّين ف ملَيع لعا جماين تقسيم بندي که ذكر کرديم، آثاري دارد؛ از جمله آثارش اين است كه اگر ما باشيم و آيه شريفه «و
من حرج»، مگوييم كه احتمال دارد آيه در مقام تعليل باشد و احتمال دارد كه در مقام تعليل نباشد؛ اما هنام كه اين روايات

ف ملَيع لعا جماحتمال دهد که «و کنيم. اگر کسآوريم كه از آنها تعليل را استفاده مبدست م کنيم، قرائنم را بررس
رود و نمخواهد تعليل آورد، در اين صورت اساس استدلال از بين م مت است و خداوند نمفقط بيان ح «جرح نم الدِّين

توانيم براي مدعا به اين قسمت استدلال کنيم؛ چرا كه  استدلال مبتن بر علت است نه حمت.  اين نته را از خود روايات وارده
استفاده م کنيم.

روايات وارده درمورد قاعده لاحرج

 ي روايت را ديروز خوانديم که هم صحيحة السند بود و هم تامة الدلالة. روايات ديري كه بيان م كنيم، همه در جلد اول
وسائل الشيعه، ابواب الماء المطلق، باب هشتم و نهم وجود دارد. 1 ) باب هشتم، حديث پنجم: «عن عل بن ابراهيم عن ابيه ـــ

که ابراهيم بن هاشم است و بنا بر تحقيق موثق است ـــ عن عبد اله بن المغيره ـــ که نجاش نسبت به او م گويد: «ثقة ثقة
لايعدل به احدٌ من جلالة ودينه وورعه»  ـــ عن ابن مسان ـــ او نيز ثقه است ـــ قال حدّثن محمد بن ميسر ـــ که او هم ثقه است

ه(عليه السلام) عن الرجل الجنب ـــ از امام صادق نسبت به مرد جنبگويد ـــ سألت أباعبدال ـــ قال: ـــ محمد بن ميسر م 
سؤال كردم ـــ ينته ال الماء القليل ف الطريق ـــ به آب قليل در راه م رسد ـــ ويريد عن يغتسل منه ـــ م خواهد غسل کند
ـــ وليس معه اناء يغرف منه ـــ ظرف که بخواهد غرفه غرفه آب بردارد و با آن خودش را غسل دهد، ندارد؛ ـــ ويداه قذرتان ــ دو

دستش هم نجس است؛ اينجا چهکار کند؟

حضرت فرمود: ـــ قال: يضع يده ـــ يضع يده ظهور در اين دارد که دستش را به همين آب بزند ـــ ثم يتوضأ ـــ بعد از همين آب
وضو بيرد ـــ ثم يغتسل ـــ بعد هم غسل کند ـــ هذا مما قال اله عزوجل: «ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج»  ـــ حضرت

-استدلال م کنند اينه م گوييم آب، آب کر نيست و آب قليل است، دو دستش هم نجس است، م خواهد غسل کند، دست
هايش را بزند در همين آب قليل، بعد هم وضو بيرد و هم غسل کند، به اين دليل است كه خداوند فرموده ما حم حرج نداريم.

انفعال آب قليل

بحث وجود دارد که آيا آب قليل به صرف ملاقات با نجاست انفعال پيدا م کند و نجس م شود يا نه؟ اهل سنت به عدم انفعال
رده است، نجس نميا طعمش تغيير ن که بو يا رن گويند: آب قليل در صورت ملاقات با نجاست، تا مادام قائلند و م

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


شود؛ در مسجدالحرام و مسجدالنب با بعض از آبها که عنوان آب قليل دارد، نجاسات را برطرف م کنند؛ البته آنها زوال
عين نجاست را نيز براي طهارت کاف م دانند. اما  فقهاي اماميه اختلاف دارند؛ مشهور قائل به انفعال مباشند؛ در مقابل

مشهور، افرادي مثل مرحوم فيض کاشان مانند اهل سنت م گويد: آب قليل به مجرد ملاقات انفعال پيدا نم کند. ي از ادله
اي که مرحوم فيض به آن استدلال کرده، همين روايت است. در مقابل، مشهور گفتهاند: چون در مقابل اين روايت، روايات

متعدد ديري داريم که  بر انفعال دلالت دارند، و از آنجا كه اين روايت موافق با عامه است، بايد بر تقيه  حمل شود.

برخ گفتهاند: کلمه «قليل» در اينجا به معناي اصطلاح نيست؛ فقها «ماء قليل» را در مقابل «ماء کر و کثير» قرار دادهاند؛ اما
در روايات، «ماء قليل» يعن آب کم بوده كه  شامل کر يا کرين هم م شود. لن اين احتمال بر خلاف ظاهر است؛ ظاهر

روايت اين است که سائل م گويد: دو دست او نجس است و نم تواند به آب قليل بزند، ظرف هم ندارد که بتواند غرفه غرفه
بردارد. برخ گفتند: شايد مراد از «قذرتان»، قذارت شرع که نجاست است، نباشد؛ «قذرتان» يعن نجاست عرف. ايناحتمال

نيز بر خلافظاهر است.

احتمال چهارم كه داده شده، اين است  که چون مستحب است انسان قبل از وضو يا غسل دستش را بشويد، اينکه مگويد
وسيله اي ندارد که اغتراف کند، يعن م خواهد بويد اين کار مستحب را نم تواند انجام دهد؛ امام نيز م فرمايد: اين کار

.« جرح نم الدِّين ف ملَيع لعا جرا انجام ندهد، «م مستحب

اين فرمايش نيز صحيح  نيست؛  بعداً در تنبيهات قاعده لاحرج بيان م کنيم  که قاعده لاحرج، فقط با تاليف الزاميه برخورد
دارد و آنها را  برم دارد؛ اما تاليف استحبابيه را برنم دارد. احتمال پنتجم آن است كه  مراد از وضو در اين روايت، وضوي

لغوي باشد؛ نه وضوي اصطلاح. اينها مطالب است که در کتاب الطهاره بايد ملاحظه شود.

نته اجتهادي

معلل کردند، نم تعليل بيان فرمودند و آن  را  به ي مح ته اجتهادي عرض کنم؛ و آن اين كه اگر امام در روايتن ي
توانيم چنين روايت را بر تقيه حمل کنيم؛ تقيه اقتضا دارد که امام حم را به حسب ظاهر مطابق با نظر عامه بيان کنند؛ اما

اين که حم را بيان و معلل کنند، آنهم به ي آيه شريفه اي که  دلالتش در نزد جميع ظاهر است، به نظر ميرسد قابليت حمل بر
تقيه ندارد و يا بسيار ضعيف است.

به هر حال، اينجا امام حم را بيان نموده و تعليل نيز ذكر كرده اند؛ اگر مورد روايت را نتوانستيم بفهميم، آيا مانع ميشود که
استدلال به اين آيه شريفه کاف است؟ يعن وييم: چون امام به آيه شريفه استدلال کرده اند، همين مقدار براي  مدعاي ما کافب

است در اينه اثبات کند اين آيه به منزله تعليل است؟ م گوييم از روايت م فهميم که امام(عليه السلام) بر نف و رفع حم
.م در اين روايت برداشته شده است؟ لازم نيست ما بدانيم چيست. اين اولاکند؛ اما کدام ح به اين آيه استدلال م حرج

ثانياً، اگر گفتيم ي قسمت روايت محمول بر تقيه است و قابليت استدلال ندارد، اين سؤال که  در اصول خوانده‌ايد و در فقه نيز
زياد مورد استفاده است، مطرح ميشود که آيا تبعيض در حجيت راه دارد يا نه؟ در اصول در بحث «امر به شء مقتض نه از
ضد است؟» به مناسبت م آيد که اگر مدلول مطابق ي دليل از حجيت ساقط شد، آيا مدلول التزاماش هم از حجيت ساقط

م شود؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


برخ قائلند همان طور که دلالت التزام در وجودش تابع دلالت مطابق است، در حجيتش هم تابع دلالت مطابق است؛ لذا،
اگر دلالت مطابق از بين رفت، دلالت التزام نيز از بين م رود. از همين جا مسأله تبعيض در حجيت مطرح م شود؛ و چون
تحقيق اين است که تبعيض در حجيت درست است، بنابراين، اگر فرضاً قسمت اول روايت محمول بر تقيه باشد، استدلال به آيه،

خودش بر مدعا کفايت م کند.

2) در همين باب، حديث يازدهم:  ـــ سند اين روايت نيز درست است ـــ  سألته عن الجنب يحمل الرکوة أو التور ـــ رکوه يا تور
بوده  است. شايد رکوه مثل مش رکوه از جنس پوست و تور از جنس سن ريختند، منته است كه در آن آب م ظرف

باشد. ـــ فيدخل اصبعه فيه؟ ـــ انشتش را داخل اين ظرف م کند؛ براي غسلش چه کار کند؟

امام م فرمايد: ـــ ان کانت يده قذرةً فليهرقها (يا در بعض نسخ دارد اهرقه)  ـــ اگر دستش نجس بوده و داخل ظرف کرده
است،  آب را دور بريزد ـــ وان کان لم يصبها قذز فليغتسل منه ـــ اگر نجاست به آن اصابت نرده، از همين رکوه غسل کند. ـــ

هذا مما قال اله تعال: «ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج». اينجا امام(عليه السلام) م فرمايداگر انشتش نجس نبوده و
لعا جم ه تعالفرمايند: «هذا مما قال ال رد، «فليغتسل منه» از اين آب غسل کند و استدلال منجاست به اين آب اصابه ن

علَيم ف الدِّين من حرج». دو قسمت در اين روايت وجود دارد: يك قسمت: «ان کانت يده قذزةً» ؛ قسمت دوم: «وان کان لم
يصبها»؛ قسمت دوم قرينه است بر اين که قسمت اول يعن «ان کانت يده قذزة واصابه»؛ چرا كه ممن است انشتش را

داخل رکوه کرده باشد، اما اصابهاي صورت نرفته باشد. اگر به آب اصابه كرده باشد، آب قليل است و نجس شده، بنابراين
بايد آن را دور بريزد؛ اما اگر «لم يصبها فليغتسل منه».

احتمالات موجود در روايت

نظر استاد: براي وجه استدلال به اين آيه، به نظر ما بهترين بيان اين است که بوييم اينجا سائل بين علم و عدم علم مردد است
كه انشتش را در ركوه كرده و اصابه صورت گرفته يا نه؟ قسمت اول م گويد: اگر قذز باشد واصابه، اگر دستش را داخل

کرده و علم به اصابه دارد، آب نجس شده و بايد دور بريزد؛ اما اگر لم يصبها، «لم يصبها» به نظر ما دو فرض دارد؛ ي
الدِّين ف ملَيع لعا جفرمايد: غسل کند؛ «م ر آن است كه لاتعلم؛ اينجا مفرضش اين است که تعلم بعدم الاصابه؛ فرض دي

من حرج». به نظر ما وجه استدلال امام به اين آيه شريفه در روايت، اين فرض است.

احتمال دوم هم وجود دارد كه در برخ از کتب آمده است، مبن بر آن كه چون انسان جنب توهم م کند که وقت جنب شد،
قذارت تمام وجودش را م گيرد و فر م کند که حت اگر دستش به روي مش آب هم خورد، اين آب  به درد نميخورد؛ به

همين جهت امام م فرمايد: اين طور نيست؛ بله بايد ببينيم آيا انشت نجس به آب برخورد كرده يا نه؟

اشال احتمال دوم: اين احتمال به نظر ما بعيد است؛ يعن آدم متشرع که مسائل را م داند، فرق بين آب قليل وغير قليل، آب
رکوه و غير رکوه را م داند، چنين توهم نميند.

احتمال سوم: آن است كه اين روايت ناظر به ي حم استحباب باشد و حم استحباب را نف كند. اين احتمال نيز بسيار بعيد
است. به نظر ما همان احتمال  اول ـــ که البته آن را در جاي نديدهام  ـــ ترجيح دارد.

 3) روايت دير در جلد نهم وسائل، باب نهم، صفحه 163، حديث چهاردهم است. وعنه ــعن شيخ طوس ــ عن فضالة بن أيوب
ــ ثقه است ـــ عن الحسين بن عثمان ـــ حسين بن عثمان بين رجال متعدد مشترک است؛ منته همه ثقهاند ـــ عن سماعة بن

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78


مهران ـــ ثقه است و جلالت اب بصير روشن است ـــ قلت لابعبداله( عليه السلام) ـــ اب بصير به امام صادق عرض م کند
ـــ انّا نسافر ـــ ما مسافرت م کنيم ـــ فربما بولينا بالغدير، غدير بالغدير من المطر ـــ گودالهاي بوده که آب باران درآنها جمع
م شده است ـــ يون ال جانب القريه ـــ اطراف هر ده از اين غديرها زياد بود؛ باران که م آمد آب در آنها جمع م شد و

آب مشروبشان هم از همين آب بود ـــ فتون فيه العذرة ـــ به غديري رسيديم كه در آن عذره افتاده بود ـــ يبول فيه الصب ـــ بچه
م آيد رد شود، درآن بول م کند ـــ تبول فيه الدابه ـــ دابه هم درآن بول م کند ـــ وتروث ـــ روثه دابه هم در آن م افتد؛

سؤالش اين است که ما اينجا رسيديم و م خواهيم وضو بيريم، چه کار کنيم؟ ــــ فقال(عليه السلام): ان عرض ف قلب منه
شء ـــ اگر در قلب تو از اين وضع که م بين، چيزي عارض شد ـــ فقل هذا ــــ بو که اين طوري که من م گويم، عمل

کنند ـــ افرج الماء بيدک ـــ آب را با دستت آشار کن؛ يعن روثها را کنار بزن، آب که آشار شد ـــ ثم توضأ ـــ بعد وضو بيرـــ
فانّ الدين ليس بمضيق ـــ دين ضيق نيست ـــ فإن اله يقول: «ما جعل علَيم ف الدِّين من حرج» ـــ در دين حرج وجود ندارد.

اين روايت سندش هم معتبر است، استدلالش هم استدلال خوب است. البته غدير معمولا کر هم بوده و اين طور نبوده که بوييم
غدير خودش آب قليل است؛ بله گودال هاي بزرگ هم بوده که آب را براي روستاي مثلا در آن نه م داشتند؛ اما حيوان و

بچه در آن بول كرده و يا روثه حيوان و غائط بچه نيز ممن است در آن وجود داشته باشد؛ امام م فرمايد: آنها را كناربزند، آب
که آشار شد، وضو بيرد؛ چراكه دين ضيق نيست. اگر بوييم يجب الاجتناب من هذا الماء يا لايجوز التوضأ من هذا الماء،

اين حرج م شود؛ زيرا، تمام مردم آن زمان آب مشروبشان از راه همين غديرها بوده است.

اشال

احتمال در مجموع اين روايات داده شده است که اين روايات حم را بر نم دارد؛ بله م گويد: وضو بير. يعن وضو
آسان است و با آب که درآن  روث است، م شود وضو گرفت؛ پس روايت نف الحم نرد. ان شاءاله جوابش را فردا عرض

م کنم. والسلام.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78

