
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » فروع علم اجمال

در تاریخ ۰۵ شهریور ۱۳۹۰

فروع علم اجمال
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

يادآوري1؛ بررس مقام دوم در احتمال اول (عمومات وارده در مقام)

در اين مسئله عرض كرديم كه آيا متوانيم به عمومات لزوم بناي بر اكثر تمسك كنيم يا خير؟ ملاحظه فرموديد كه چون در اينجا
دو طائفه و دو دسته از روايات وجود دارد که بايد ببينيم نسبت بين اينها چيست؟ 

«دستهي اول»: روايات که به صورت كلّ مفرمايند: «متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»؛

نتَيعكالر ۇ فهالس و نلَتَيوا نتَيعكالر ةُ فادعگويند: «ار وجود دارند که مدستهي دوم»: يك دسته روايات دي»
.«نتَييرخا

يادآوري2؛ نسبت حومت بين روايات دسته اول و دوم

بحث را به اينجا رسانديم كه ترديدي نيست كه در اينجا مسئلهي حومت مطرح است، يعن اين روايت حسن بن عل الوشاء، بر
آن روايت عمار ساباط حومت دارد، به عبارت دير، روايت حسن بن عل الوشاء، آن روايت عمار را تفسير مكند و مگويد

مراد از «السهۇ»، «السهۇ ف اخيرتَين» است.

يادآوري3؛ بررس نظريه امام خمين(ره) پيرامون احتمالات سبعه در نتيجه حومت

بنابراين در اصل حومت، بحث نيست، لن در اينکه نتيجهي حومت چيست؟ احتمالات هفت گانهاي را ذكر كرديم يعن طبق
آنچه كه امام خمين(ره) در کتاب «الرسائل العشر» ص 129 و 130 بيان فرموده بودند، مجموعاً هفت احتمال در اينجا مطرح

مشود. از اين رو امام خمين(ره) از ميان اين هفت احتمال مفرمايند:

چهار احتمال «تخرص مخالف لظواهر النصوص» و يا به تعبير ما «تخرص و تخمين و مخالف لظواهر الأدلة»، که آن چهار
:شود؛ يعنومت اين است كه موضوع بنا بر اکثر چهار احتمال موئيم نتيجهي اين حاحتمال اين است که ما ب

«احتمال اول»: اينكه در شكّ بين دو و سه، بنا را بر اكثر بذار «مع عدم كونه شاً ف الأولتين» اگر اين شك در اولتين
حادث نشده باشد، بنا را بر اكثر بذار.

«احتمال دوم»: اينکه در شك بين دو و سه، بنا را بر اكثر بذار «مع عدم حدوثه قبل إلاكمال [السجدتين]».

«احتمال سوم»: اينكه در شكّ بين دو و سه، بنا را بر اكثر بذار «مع حفظ الاوليين مطلقاً» اگر نسبت به ركعت اول و دوم
حافظ بودي.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/79
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


«احتمال چهارم»: اينكه در شكّ بين دو و سه بنا را بر اكثر بذار «مع صحة الصلاة».

ما بيائيم بوئيم موضوع بناء بر اكثر در شكّ دو و سه، ي از اين عناوين اربعه است، بوئيم جمع بين اين روايات و نتيجهي
حومت اين است كه در دو و سه، بنا را بر اكثر بذار «مع عدم كونه شاً ف الاولتين» اگر در اولتين شك نردي. 

امام خمين(ره) مفرمايند: اين خلاف ظاهر روايات است، چرا؟ براي اينه در اين روايت حسن بن عل الوشاء مگويد:
«السهۇ ف اخيرتَين» يعن اين روايت ظهور در اين دارد كه «حدوث السهو»، «حدوث الشك ف الأخيرتين».

فرق نظريه امام خمين با محقق خوي در مقام 

نقطهي اختلاف مرحوم امام خمين(ره) و مرحوم آقاي خوئ(ره) در اينجا همين مطلب است؛ چه اينکه: 

مرحوم آقاي خوئ(ره) مفرمايند: از انضمام اين دو دسته روايات ما اين نتيجه را مگيريم كه موضوع بناء بر اكثر، «عدم
حدوث الشك ف الأولتين» يا «عدم كون الشك ف الاولتين» است.

اما:

امام خمين(ره) مفرمايند: نه! اين بر خلاف روايات است. زيرا ما باشيم و روايت حسن بن عل الوشاء، موضوع بنا بر اکثر،
«السهو ف الأخيرتين» است و لو اينه امام خمين(ره) در كلامشان توضيح ندادند، بله فقط مفرمايند: اين چهار احتمال هم

«تخرص»، يعن حرف بلادليل است، و هم «مخالف لظواهر النصوص [يعن رويات]».

نظر مختار پيرامون اختلاف امام خمين و محقق خوي در مقام 

در اين اختلاف حق با امام خمين(ره) است يعن ما باشيم و ظاهر روايات، روايات مگويند: اگر در شك دو و سه، «حدوث
الشك ف الأخيرتين» باشد، اينجا بايد بنا را بر اكثر بذاريد. 

حالا اين که فرمايش امام خمين(ره) را تميل كنيم که باز بايد برگرديم به كلام مرحوم آقاي خوئ(ره)، ايشان نات ديري هم
دارند تا ان شاء اله بتوانيم نتيجهگيري كنيم. امام خمين(ره) در احتمال دوم که مگويد: «مع عدم حدوثه قبل إكمال

السجدتين» مفرمايند: اين هم خلاف ظاهر روايات است؛ عرض كردم روايت حسن بن وشاء مگويد «السهو ف الأخيرتين»،
يعن «حدوث السهو ف الأخيرتين». و يا در احتمال سوم مگويد بوئيم بنا را بر اكثر بذار بين دو و سه، «مع حفظ الاوليين»

يا «حفظ الاولتين».

بررس تفصيل مبناي محقق خوي(ره) در مقام

باز اينجا اين نته را عرض كنيم: مرحوم آقاي خوئ(ره) وقت كه اين ادعا را فرمودند كه از روايات استفاده مشود كه موضوع
بناي بر اكثر است «مع عدم الشك ف الاوليين» آن وقت بعد از اين مفرمايند: اين موضوع يك مقدارش وجداناً حاصل است و

 .يك مقدارش با اصل عمل

ايشان مفرمايند: اين نمازگزاري كه الآن در ركعت رابعه است، يعن در ركعت رابعه «حافظٌ بالفعل بالنسبة إل الاوليين» است
براي اينه اگر اين ركعت واقعاً ركعت رابعه باشد اولييناش را آورده و اگر ثالثه هم باشد اولييناش را آورده. پس الآن در ركعت

رابعه، «حافظٌ بالفعل بالنسبة إل الاوليين» است.

بعد مفرمايند: ما فقط نمدانيم كه اگر اين شك، قبل اكمال السجدتين باشد مبطل است، لذا وقت در عروض مبطل شك



مكنيم، پس از شكّ در عروض مبطل، اصالة عدم عروض المبطل را جاري مكنيم و اصل اين است كه دير مبطل در اينجا
در كار نيست، اصالة عدم عروض المبطل را جاري مكنيم.

پس مرحوم آقاي خوئ(ره) در بيان موضوع اين روايات مفرمايند: شكّ بين دو و سه، «مع عدم كون الشك ف الاوليين»،
است و نيز مگويند اين موضوع يك مقدارش وجدان حاصل مشود و يك مقدارش هم با اصل عمل حاصل مشود.

مناقشه بر نظر محقق خوي(ره) نسبت به حصول وجدان موضوع بنا بر اکثر

ما اين قسمت وجداناش را بر ايشان اشال داريم؛ عرض ما اين است كه ملاك در باب شك، مبدأ شك است نه بقاء ش و
وضعيت فعل آن؛ چه اينه اين نمازگزار كه الآن در ركعت رابعه است، «بالفعل حافظٌ للاوليين» است، اما اگر در حين حدوث

شك، شش قبل از اكمال سجدتين واقعاً هم بوده، آن موقع حافظ اوليين نبوده و عجيب اين است كه خود مرحوم آقاي
خوئ(ره) ‐البته اينها كلام تقريرات است، ما به استناد قول مقرر به مرحوم آقاي خوئ(ره) نسبت مدهيم‐ در ذيل كلامشان

مفرمايند: 

از ي طرف هر كس که بين سه و چهار شك مكند، اين ملازم با اين است كه بين دو و سه هم شك كرده باشد، راست هم
مگويند، شما اگر الآن شك كرديد كه اين ركعت سوم است يا چهارم؟ اين شك شما در حقيقت برمگردد به اينه ركعت
قبلتان دوم يا سوم بوده و از آن طرف اگر كس بين دو و سه شك كند، لا محاله شش به سه و چهار هم منتقل مشود. 

ول خود ايشان آنجا تصريح مكنند: گرچه اين چنين است اما هر ش حم خودش را دارد! يعن كس كه بين سه و چهار
شك مكند، الآن بايد قاعدهي شك بين سه و چهار جاري كند و نبايد بوييم اين سه و چهار سرايت مكند، ركعت قبل دو و سه

بوده، پس آنجا چار بايد كرد؟ نه! و بالعس كس كه بين دو و سه شك مكند نبايد بيايد قانون سه و چهار را بياورد، با اينه
خودشان در ذيل كلامشان به اين مطلب توجه فرمودند؛ اما در صدر كلامشان مفرمايند: اين شخص در ركعت چهارم «حافظٌ

بالفعل بالنسبة إل الاوليين»، ما مگوئيم اين چه فايده دارد الآن حافظ باشد؟ و «حين الشك» آيا حافظ اوليين بوده يا نه؟
نمدانيم. آيا اين شخص حين الشك حافظ للاوليين بوده يا نه؟ معلوم نيست؛ و ملاك در شك حدوث شك و مبدأ شك است نه

منتهاي شك! 

پس بنيان مطلب ايشان، از بين مرود، ايشان مفرمايد: اين موضوع را ما از روايات استفاده مكنيم و ما در جواب محقق
خوي(ره) عرض کرديم كه: 

اولا: به تبع حضرت امام خمين(ره) مگوئيم: اينه از روايات موضوع بنا بر اکثر را استفاده فرموديد، به شما عرض مکنيم
که اتفاقاً اين موضوع بر خلاف ظاهر روايات است.

حالا اينجا داخل پرانتز عرض كنم ولو اينه همه از دنيا رفتند و خداوند همهشان را غريق رحمت كند، مرحوم والد ما ‐رضوان
اله تعال عليه‐ مفرمودند ي از برجستهاي فقه امام خمين(ره) نسبت به مرحوم آقاي خوئ(ره) در «فقه الحديث»

است، و براي اين مطلب ما موارد زيادي ديديم. مثلا روايت حسن بن عل الوشاء اگر نوئيم صريح، ول ظهور كالصريح دارد
در «حدوث الشك ف الأخيرتين»؛ چون مگويد: «الإعادة ف الاولتين و السهو ف الأخيرتين» و اين مطلب، مؤيد اين فرمايش

امام خمين(ره) است كه موضوع شكّ بين دو و سه و بناي بر اكثر، آنجاي است كه «حدوث الشك در اخيرتين» باشد.

است كه «عدم كونه ف وئيم موضوع شك، آنجايه اين فرمايش خودتان را قبول كنيم؛ بگوئيم حالا بر فرض اينثانياً: م
الاوليين»، يا به اين احتمال سوم كه رسيديم «مع حفظ الاوليين» بوئيم الآن به چه ملاك مفرماييد اين شخص حافظ اوليين
است؟ به ايشان مگوييم الآن حافظ اوليين بودن به درد نمخورد، بله حين حدوث الشك آيا اين حافظ اوليين هست يا نه؟ آن

ملاك براي ماست. 



نتيجه نظر مختار به تبع از امام خمين(ره) در مورد موضوع بناي بر اکثر

نتيجه اين است كه ما به تبع از امام خمين(ره) مگوييم: ملاك بناي بر اكثر دو چيز است: 

«ملاک اول»:«حفظ الأولتين»؛

«ملاک دوم»:«حدوث الشك ف الأخيرتين».

به عبارت دير، بناء بر اكثر مثل اين است كه شما بين دو و سه شك كنيد البته «مع حدوث الشك ف الأخيرتين و تمامية
الأولتين».

بررس ي سؤال 

حالا بعد كه ما اين موضوع را، از اين روايات درست كرديم، آيا يك اصل كه بيايد اثبات اين مطلب را كند داريم يا نه؟ چه اينه
اين نمازگزار الآن در ركعت رابعه است و مداند قبلا بين دو و سه ش كرده، اما نمداند قبل اكمال السجدتين بوده يا نه؟ ما

در اينجا دو نته را لازم داريم:

«نته اول»:«حفظ الاولتين»؛

«نته دوم»:«حدوث الشك ف الأخيرتين».

تبيين نظر امام خمين(ره) پيرامون عدم جريان اصل در ما نحن فيه

امام خمين(ره) مفرمايند: يك اصل و استصحاب يا دليل که بخواهد اين را براي ما اثبات كند نداريم. باز همين موضوع را در
كلام امام خمين(ره) آن روز هم عرض كرديم، اين را با سه تا عبارت ذكر كردند كه هر سه يك معنا و ي نتيجه را دارد منتها

تعابير مختلف است: 

«احتمال پنجم يا عنوان اول»: «الشك ف الاخيرتين حين حدوثه مع تمامية الاولتين»؛

«احتمال ششم يا عنوان دوم»: «حدوث الشك ف حال حفظ الاولتين»؛

«احتمال هفتم يا عنوان سوم»: «حدوثه [الشك] حين دخل ف الثالثة.»

اينها عرض کردم نتيجهاش ي است و تعابيرشان مختلف است. ول هيچ يك از اين سه تا را با يك اصل نمتوانيم اثبات و
احراز كنيم. 

خوب اينجا باز امام خمين(ره) يك بيان دقيق دارند كه مفرمايند: اگر يك كس بويد ما موضوع را كه از آن دو طائفه
روايات استفاده مكنيم «به نحو سالبهي محصله» است، كه آن وقت متوانيم بوسيله آن از راه استصحاب عدم ازل وارد

بشويم، بوئيم وقت مگوئيم: «عدم حدوث الشك ف الأخيرتين»، اين را به نحو سالبهي محصله مطرح كنيم، نه به نحو موجبهي
معدولة المحمول، و نه به نحو موجبه سالبة المحمول كه قبلا توضيحش را مفصل عرض كرديم. اگر به نحو سلب تحصيل باشد،

استصحاب جريان دارد!

مفرمايند: بله! اگر به نحو سلب تحصيل باشد، استصحاب جريان دارد ول ما از اين دو طائفه روايات سلب تحصيل را
استفاده نمكنيم. 



و يا وقت «به نحو موجبه معدولة المحمول يا موجبه سالبة المحمول» است مگوئيم: «الشك بين الاثنين و الثلاث مقّيداً
بحدوثه ف الأخيرتين»، يا «مقيداً بعدم حدوثه ف الأولتين»، که همهي اينها يعن آنچه كه از روايات استفاده مشود يا موجبه

معدولة المحمول است يا موجبه سالبة المحمول است؛ كه اين قابل استصحاب نيست، آنچه كه قابل استصحاب است يعن
سالبهي محصله، اين از روايات استفاده نمشود.

بررس ي سؤال دير 

پس بايد چار كنيم؟ تا اينجا نتيجه اين شد كه ما از اين دو دسته روايات، موضوع را به دست آورديم، موضوع اين است: آن
گويد اين شك، «إذا حدث فالوشاء م ثَرِ» به قرينهي روايت حسن بن علكفَخُذْ بِا تَا شم َتگويد: «مكه م روايت

الأخيرتين، مع حفظ الأولتين»، اين موضوع را به دست آورديم، اما الآن در اين مسئله ما نحن فيه ما هيچ اصل كه بوئيم اين
شك در اخيرتين حادث شده يا نه؟ يا بوئيم اولتين حفظ شده يا نشده؟ نداريم. حالا كه اصل نداريم پس چه كاري بايد بنيم؟

بررس جواب 

در ابتداي فرع چهارم بيان کرديم که كس نيايد بويد اين نماز باطل است يعن نبايد نماز را رها کرد يعن احتمال سوم از
احتمالات اربعه را رد کرديم و گفتيم اگر واقعاً شك بعد اكمال السجدتين باشد نماز باطل نيست و به صرف احتمال بطلان نماز،

ما نمتوانيم نماز را رها كنيم و اين را توضيح داديم، لذا نماز نمشود ابطال بشود و از آن رفع يد بشود، پس بايد چار كرد؟
 و احتياط چيست؟ مقتضاي احتياط اين است كه مصل مقتضاي علم اجمال يعن

اولا: در اينجا بنا را الآن بر اكثر بذارد؛ 

ثانياً: نماز را تمام نمايد؛ 

ثالثاً: يك ركعت نماز احتياط بخواند؛

رابعاً: بعد هم اين نماز را مجدداً اعاده كند.

نظر نهاي در فرع چهارم از منظر مختار 

عرض شد که كثيري از محشّين کتاب «العروة الوثق» همين نظر را دارند، يعن همان احتمال دوم را قائلند که در ابتداي
موافقت كرده يعن «(ره) با صاحب کتاب «العروة الوثقفرع چهارم بيان گرديد؛ و البته ظاهراً فقط مرحوم آقاي خوئ بررس

احتمال اول از فرع چهارم را پذيرفتند، اما غير از مرحوم آقاي خوئ(ره) اين مقداري كه من ديدم کس با صاحب کتاب
«العروة الوثق» موافقت نردند.

بررس ي سؤال 

يك سؤال بعض از آقايان دارند كه چرا اگر كس در ركعت اول و دوم شك كند بايد اعاده كند ول در بين سه و چهار شك كنند
اعاده نمخواهد!؟

بررس جواب 

فلسفهاش اين است که ركعت اول و دوم فرض اله است، ركعت سوم فرض النب است و اصطلاحاً ركعت اول و دوم را در
روايات مگوئيم فريضه و ركعت سوم و چهارم را مگويند سنّت؛ منتها اين سنّت به معناي استحباب نيست بله اين سنّت
يعن «ما فرضه النب»، اما فريضه يعن «ما فرضه القرآن» و «ما فرضه اله»، ول اين رکعات سوم و چهارم «ما فرضه



النب» اسـت، لذا اين فرق هم بينشان وجود دارد، در «ما فرضه النب» خود نب و ائمه يك راه هم گذاشتند و قانون «متَ ما
شَت فَخُذْ بِاكثَرِ» را هم اينجا ذكر كردند.

خلاصه نظر مختار

ما در اينجا اشالات واردهي بر مرحوم آقاي خوئ(ره) را عرض كرديم و نتيجتاً همين فرمايش امام خمين(ره) را پذيرفتيم، كه
عرض كردم كثيري از محشين کتاب «العروة الوثق» هم همين نظر را اختيار كردند، ما هم به حسب ظاهر، حالا «اله اعلم»،

به همين نتيجه رسيديم. تا اينجا مسئلهي رابعه هم تمام مشود.

در پايان همين مقدار شر گذار خداوند متعاليم كه حدود هجده جلسه ما را موفق گردانيد تا اين دو فرع را مطرح نماييم و
اميدواريم كه ان شاء اله خداي تبارك و تعال، ما كه موفق نشديم در اين ماه مبارك رمضان به تبليغ برويم ول اين مقدار كه

اشتغال به تعليم و تعلم داشتيم، به لطف و فضل خويش از همه ما به احسن وجه قبول فرموده و آن را در پرونده اعمالمان ثبت
بفرمايد.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السلام عليم و رحمة اله و برکاته


