
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 5 »

در تاریخ ۲۹ شهریور ۱۳۹۰

دروس بیع
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس روایات دلالت کننده بر دیدگاه مشهور

مشهور مدعايشان اين است كه اگر يك مال در دست شخص تلف شد يا شخص عدواناً آن را اتلاف كرد و آن مال قيم باشد،
اين «يضمن بالقيمة ولو مع تعسر المثل» كه ذيل اين گاه اوقات توجه نمشود. مشهور مگويند ولو يك مال قيم مثل لباس،

اگر تلف شد ضمان به قيمت است منته با اين اضافهاي كه دارند، ولو مع تعسر المثل.

نات را در بحث گذشته عرض كرديم، مسئلهي بناي عقلا را روي بيان كه امام و مرحوم آقاي خوئ دارند و بيان ديري كه
خود ما به آن رسيديم اينها را ذكر كرديم و گفتيم اجمالا ما بايد ببينيم روايات كه از آن استفاده مشود مال قيم ضمانش به
قيمت است، اين روايات را بررس كنيم ببينيم چه نتيجهاي گرفته مشود و بعد ببينيم نسبت اين روايات با مسئلهي بناي عقلا

چونه است؟ آيا بناي عقلا اين روايات را خراب مكند يا روايات، بناي عقلا را خراب مكند؟ اين را بايد نتيجهگيري كنيم.

به روايات استدلال شده بر اينه در قيميات ضمان به قيمت است.

روایت اول[1]: أمهی مبتاعه

از روايت اول تعبير مكنند به روايت امهي مبتاعه، يك كس كنيز ديري را برداشته فروخته و بعد مشتري آمده اين كنيز را
مستولده كرده، يعن از اين كنيز يك ولدي به دست آورده و بچهدارش كرده. بعد از اينه بچهدار شده مالك اصل كنيز پيدا شده

و مگويد اين كنيز من است، از امام(عليه السلام) حم اين مورد را سؤال مكنند، اين روايت را در جلد 21 وسائل الشيعه
صفحه 204 باب حم ما لو بيعة الامه بغير إذن سيدها، اگر امهاي را بدون اذن مولايش بفروشند و بعد اين امه از مشتري بچهدار

شود. «جميل بن دراج عن اب عبداله(عليه السلام) ف الرجل يشتري الجارية من السوق فيولدها، ثم يجي مستحق الجارية»
كه مستحق الجاريه همان مالك جاريه است. امام(عليه السلام) فرمودند يأخذ الجاريةَ المستحق، مستحق يعن مالك جاريه را

مگيرد و يدفع إليه المبتاع القيمة الولد، مبتاع يعن مشتري، مشتري قيمت اين ولد را به اين مالك مدهد، آن وقت بعد
«ويرجع عل من باعه بثمن الجارية» اين مشتري به آن كس رجوع مكند كه فضولةً جاريه را آمده به اين فروخته و ثمن را

الغار دليلش كجاست؟ المغرور يرجع إل كنند كه اين قاعدهي المغرور يرجع إلاز آقايان سؤال م اوقات بعض گيرد، گاهم
من غره، يعن اگر كس در معاملهي ديري آمد او را فريب داد، اينجا در اثر فريب خوردن اين متحمل يك خسارات هم شد، اين

بايد رجوع كند به آن كس كه اين را فريب داده، اينجا در اين روايت اين شخص به دروغ گفته اين كنيز مال خود من است و
فروخته، اين هم به اعتبار اينه اين كنيز مال اين است او را خريده و از آن بچه هم پيدا كرده، اين دليل براي قاعدهي غرور

است.

بعض از بزرگان يك وقت از منم سوال مكردند ، در روايات و ابواب نداريم يك روايت كه «المغرور يرجع إل من غره» اما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/475
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اين روايت دلالت بر اين معنا به خوب دارد «و يرجع» يعن اين مشتري پول اين بچه را بايد به مولايش بدهد و بچه را خود
مشتري برمدارد ول اين ضرري كه برايش وارد شده يرجع عل من باعه بثمن الجارية و قيمة الولد الت أخذت منه، هم پول

جاريه را كه به او فضول داده مگيرد، هم قيمت اين ولدي كه به مولا داده را مگيرد. سؤال اينه چرا بايد پول اين ولد را به
مولا بدهد؟

جاريه و عبد عنوان مال را دارد و منافع مستوفاد را انسان ضامن است، اگر انسان مال ديري را برداشت و استفاده كرد،
منافع مستوفاد مسلّم متعلّق براي ضمان است، اين جزء منافع مستوفاد است لذا بايد قيمتش را بپردازد. حالا شاهد در اينجا این

است كه اين ولد قيم است، مثل نيست. ولد قيم است و در روايت امام(عليه السلام) مفرمايند «و يدفع إليه» يعن به آن
مالك «المبتاعُ القيمة للولد» مشتري قيمت ولد را بايد به مالك بدهد، ولد قيم است، امام(عليه السلام) حم كرده به اينه

ضمانش هم به قيمت است، اين استدلال تا اينجا درست است، اما به درد مدّعاي مشهور نمخورد. مشهور قائلند به اينه در
قيميات ضمان به قيمت است، گفتيم يك اضافهاي هم دارد و آن «ولو مع تعسر المثل» است، در اين روايت اصلا تعسر مثل

معنا ندارد، اينجا نمشود بوئيم اين مشتري به مولا بويد اين بچه را من برمدارم و مثلش را به شما مدهم، مثل در آن امان
ندارد.

روایت دوم[2]: سفره مطروحه

روايت دوم كه در جلد سوم وسائل صفحه 493 است، روايت است كه هم در اصالة البرائه كفايه و رسائل و اصول خارج
خوانديم، جاهاي مختلف مطرح مشود، در بحث اصالة الطهاره هم مطرح مشود، عنوانش هست روايت سفره مطروحه؛

مفادش این است كه يك كس در يك جاي مرود مبيند يك سفرهاي در بيابان مطروحه است و عل الظاهر كس تسلّط بر آن
ندارد، در اين سفره پنير هست، تخممرغ هست، گوشت هست، امام(عليه السلام) مفرمايد اين سفره مطروحه را، اين لحم و

خبز و تخممرغ و پنير را استفاده كند و بعد اگر مالش آمد قيمتش را به او بدهد. روايت این است «عل بن ابراهيم عن أبيه عن
النوفل عن السون عن أب عبداله(عليه السلام) إنّ أميرالمؤمنين(عليه السلام) سئل عن سفرة وجدت ف الطريق مطروحة»
از يك سفرهاي كه در كنار جاده افتاده بود «كثير لحمه» گوشت زيادي در آن بود «و خبزها و بيضها و جبنه» نان و تخممرغ و

پنير در آن بود «و فيها سين» يك چاقو هم در كنارش بود، البته در بعض از نقلها به سين، سر دارد، يعن شر. «فقال
اميرالمؤمنين(عليه السلام) يقوم ما فيه» آن كس كه اين سفره را پيدا كرده خودش تقويم كند «ثم يؤكل لأنّه يفسد و ليس له

بقاء» آن را بخورد، انسان از اين قسمت استفاده مكند كه هر مال كه از ديران باشد، يك كس به منزل انسان آمده يك مال را
جا گذاشته و رفته و فعلا هم به آن دسترس نيست، اگر انسان استفاده نند فاسد مشود، اينجا شرع اجازه داده كه انسان اين

را استفاده كند و قيمتش را به مالش بدهد، «لأنّه يفسد و ليس له بقاء فإن جاء طالبها غرموا له الثمن» حضرت فرمود گوشت
و تخممرغ و ... سفره را بخورد، قيمتگذاري كند و اگر مالش آمد ثمنش را به عنوان غرامت بپردازد.

حالا شاهد در اين روايت این است كه لحم قيم است، الآن شما رفتيد يك گوشت از قصاب خريديد، اگر كس از شما گرفت و
آن را تلف كرد بايد پولش را به شما بدهد، نمتواند بويد من يك لحم مثل آن لحم به شما مدهم! نه، بيض قيم است.

پارسال عرض كرديم تعاريف براي مثل و قيم ذكر شده، همه را بيان كرديم، آخرش به اين نتيجه رسيديم كه ملاكش عرف
است، عرف تخممرغ را قيم مداند، شما الآن اين تخم مرغ را نمدانيد زردهاي كه داخلش هست به اندازهي زردهاي كه داخل

در آن تخممرغ بوده هست يا نيست؟ لذا قيم است و مثل نيست. مثل را مشهور معنا مكردند ما تساوت اجزاءها بحسب
القيمة، اما اين اينطور نيست. پس اينها قيم است و امام(عليه السلام) فرمودند غرموا له الثمن، ثمن را بپردازد.

روایت سوم[3] : عبد مشترک

روايت سوم باز روايت موثقه است، روايت عبد مشترك است، سه نفر مالك يك عبد هستند، ي از اين شركا آمده از اين عبد به
نسبت سهم خودش آزاد كرده، يك عبدي كه يك سومش آزاد شده باشد آن دو سوم ديرش به درد نمخورد و نم شود از آن



استفاده كرد، شرع آمده گفته اين كس كه اين يك سوم را آزاد كرده بايد پول آن دو نفر را و سهم دو نفر را بدهد و آزاد كند! عبد
قيم است و اين آدم موجب فساد براي مال ديران شده و ضامن است و بايد قيمتش را بپردازد.

در جلد 23 وسائل صفحه 37 باب 18 ابواب عتق حديث پنجم موثقه سماعه «عن سماعه قال سألته عن المملوك بين شركاء
فيعتق أحدهم نصيبه» ي از شركا سهم خودش را آزاد مكند «فقال(عليه السلام) هذا فساد عل أصحابه» اين كاري كه اين
واقعاً روايات معدن « شخص كرده درست است كه يك خدمت به اين عبد كرده ول تضييع مال ديران را كرده! «يقوم قيمةً

است براي فقيه كه بتواند جاهاي زيادي استفاده كند، حالا اگر يك زمين را كه اين زمين مشاء بين چند نفر است، هنوز افراز هم
نشده! كس آمد سهم خودش از اين زمين را وقف كرد، سهم مشاء (نه معين، معين بحث ندارد)، آمد سهم مشاء خودش را وقف
كرد و ما هم گفتيم ادلهي وقف اختصاص به مال معين ندارد، آدم يك چيزي را كه مخواهد وقف كند بايد مال انسان باشد ولو
مشاء باشد. ادله مگويد كه اين اصل وقف صحيح است، حالا اصل وقف صحيح است. من با ديري شريك بودم سهم مشاء

خودم را وقف كردم، اولا ديري نمتواند از اين استفاده كند چون هر جزءش مشاء عنوان وقف را دارد. بعضها وقف مشاء را
درست نمدانند.

عل اي حال از اين روايت مشود استفاده كرد كه اينه آمد وقف كرد، وقف صحيح است ول بايد سهم ديري را هم بخرد و
پولش را به ديري بپردازد. چون موجب فساد شده.

عل فرمايد «هذا فسادكند، امام(عليه السلام) مسهم خودش را آزاد م كه چند نفر يك عبدي دارند مشتركاً، ي اينجاي
اصحابه، يقوم قيمةً»، بايد قيمتش را مشخص كنند «ويضمن الثمن الذي اعتق» آن ثمن كه اعتاق كرده بود را ضامن است و

است و اينجا كس أصحابه» حالا شاهد اين روايت هم اين است كه عبد قيم بايد آن را به بقيه شركا بدهد «لأنّه أفسده عل
آمده ضامن شده، چون موجب فساد شده، امام هم حم به قيمت كردند، متوانست بفرمايد كه اين يك عبد 90 كيلوي بوده و

آمده يك سوم خودش را آزاد كرده و برود يك عبد 60 كيلوي به اين دو نفر دير بدهد، اين حرفها نيست و بايد قيمتش را بپردازد.

روایت چهارم[4]:

روايت چهارم در جلد 25 وسائل صفحه 459 در باب ابواب لقطه حديث هفتم باب 13؛ روايت را از قرب الإسناد نقل مكنند،
آقايان كه سال گذشته تشريف داشتند، ما ظاهراً ي دو جلسه راجع به قرب الإسناد از نظر اينه مولف اين كتاب كيست؟ آيا

مشود به اين كتاب استناد كرد يا نه مفصل بحث كرديم. «عن عبداله بن الحسن عن عل بن جعفر عن أخيه موس بن
جعفر(عليه السلام) قال سألته عن رجل أصاب شاةً ف الصحراء» يك مردي يك گوسفندي را در صحرا و بيابان پيدا كرده «هل

ه» امام كاظم از پيامبر نقل كرد كه پيامبر فرموده كه اين گوسفند «هله؟» اين گوسفند حلال است؟ «قال قال رسول ال تحل
لك أو لأخيك أو للذئب» اين گوسفند سه احتمال بيشتر ندارد! يا تو بايد برداري، يا بذاري مالش بردارد، يا اگر تو و مالك

برنداري آن را گرگ برمدارد! «فخذها و عرفه» اين را بير و تعريف كن و بو چنين گوسفندي پيدا شده «حيث أصبتها فإن
عرفت فردها إل صاحبه» اگر صاحبش را شناخت به او برگردان «و إن لم تعرف فل» اگر صاحبش را پيدا نردي گوسفند
را بش و بخور، «و أنت ضامن لها إن جاء صاحبها يطلب ثمنها أن تردها عليه» اگر مالش آمد و طلب ثمنش كرد تو ثمن را

.بر او رد كن

گوسفند قيم است يا مثل؟ قيم. شاهد این است كه گوسفند قيم است و پيامبر فرموده بايد قيمتش را بپردازد.

روایت پنجم[5]:

روايت پنجم مرسلهي صدوق است در همان ابواب لقطه است باب دوم حديث نهم؛ «إن وجدت طعاماً ف مفازة» اين روايت
كله نفسك لصاحبه» تو قيمتش را مشخص كن «ثم مه علرا در بيابان پيدا كردي «فقو مثل روايت دوم است، اگر يك طعام

فإن جاء صاحبه فرد عليه القيمة» اگر صاحبش آمد بايد قيمت رد شود.



روایت ششم:[6]

روايت ششم باز موثقهي اسحاق بن عمار است، «سألت أبا ابراهيم(عليه السلام)» اسحاق بن عمار مگويد از امام كاظم(عليه
السلام) سؤال كردم «عن الرجل» يك مردي «يرهن الرهن بمأة درهم و هو يساوي ثلاث مأة درهم» كس مآيد رهن را

مگذارد در مقابل صد درهم، در حال كه اين عين مرهونه خودش سيصد درهم ارزش دارد «فيهلك» چون هر دو احتمال در
اين روايت هست، «يهلك» يعن خودش خود به خود تلف شد، يعن اين عين مرهونه در دست مرتهن، مرتهن صد درهم به راهن

داده و يك جنس سيصد درهم از او گرفته به عنوان وثيقه، حالا اين جنس سيصد درهم يهلك يا اينه يهلك! «أ عل الرجل أن
يرد عل صاحبه مأة درهم» حالا اين جنس سيصد درهم تلف شد، سائل از امام سوال مكند كه آيا اين مرتهن بايد دويست

درهم بقيه را به راهن برگرداند، «قال نعم» امام فرمود بله، «لأنّه أخذ رهناً فيه فضل و ضيعه» مرتهن آمده يك رهن را گرفته كه
زائد بر آن پول بوده كه به راهن داده خود اين هم تلف كرده، پس نسبت به اين دويست درهم ضامن است. «قلت فهلك نصف

الرهن» باز از امام سؤال كرد كه حالا اگر نصف اين عين مرهونه تلف شود «قال عل حساب ذلك» به همان حساب قبل است،
يعن اگر فرض كنيد اين آدم صد درهم گرفته و الآن از آن مال سيصد درهم نصفش تلف شده، به همان حساب بايد برگرداند،
در مثال قبل اين بود كه كلّش تلف شده بايد دويست درهم برمگرداند، در اين مثال این است كه نصفش هست، نصفش هست

بايد آن نصف باقيمانده را بعلاوهي آن مقدار تفاوت به راهن برگرداند، نصف باق مانده 150 درهم ارزش دارد، اين صد درهم
پول داده بود پس 50 درهم دير هم بايد برگرداند.

باز سائل سؤال كرده «قلت فيترادان الفضل» بالأخره اين اضافه بايد تراد شود، يعن اگر از هر طرف اضافه بود، بايد آن طرف
اضافه را برگرداند، اگر راهن آمده صد درهم گرفته جنس سيصد درهم گذاشته، آن اضافه را مرتهن بايد برگرداند، بالعس؛

اگر راهن آمده سيصد درهم گرفته و جنس صد درهم گذاشته، اگر اين جنس صد درهم از بين رفت راهن بايد دويست درهم
دير برگرداند. سائل از امام(عليه السلام) سؤال مكند كه آيا اين اضافه چه از ناحيهي راهن و چه از ناحيهي مرتهن، اين بايد

رد شود؟ امام م فرمايد بله بايد رد شود. شاهد در اينجا این است كه مستدل مگويد اين فضل همان صد درهم و دويست
درهم است، يعن همان قيمت است و اين عين مرهونه وقت كه تلف مشود امام مفرمايد آن اضافهاش را مرتهن بايد به راهن
برگرداند، به چه نحوي هم بايد برگرداند؟ با پول. عين مرهونه مثلا يك فرش بوده كه سيصد درهم ارزش داشته، امام نمفرمايد

به جاي دويست درهم برود يك فرش دويست درهم به او بدهد، نه! مگويد بايد پولش را بپردازد.

در اين روايت بيان استدلال اين است كه عين مرهونه خواه مثل باشد خواه قيم، يك وقت فرش مگذارد، يك وقت لباس يا
گندم مگذارد، راهن چيزهاي مختلف را رهن مگذارد، الآن سند منزل را به عنوان رهن مگذارد، منزل قيم است. در روايت

امام(عليه السلام) مفرمايد طرفين تراد فضل بايد بنند، مطلقا قيمت اضافه را بايد بدهند خواه عين مرهونه مثل باشد خواه
قيم! خواه مثل متعذّر باشد يا نباشد، خواه براي قيم مثل باشد يا نباشد، به تعبير فنّتر اگر بخواهيم بوئيم امام(عليه السلام)
در همهي موارد فرمودند قيمت بايد داده شود، يعن امام(عليه السلام) دير ترك استفصال كردند، تفصيل ندادند و نفرمودند اگر
آن عين مرهونه مثل است ما به التفاوت به مثل داده شود، اگر آن عين مرهونه قيم است ما به التفاوت به قيمت داده شود، لذا
اصلا از روايت استفاده مشود مطلقا ضمان به قيمت است، يعن يك مقدار فراتر از اين مدّعا. مدعا این است كه ما مخواهيم

بوئيم القيم يضمن بالقيمة، ول اين يك مقدار فراتر از مدعاست كه در تمام اين موارد چه مثل باشد و چه قيم باشد، چه
مثلش متعذر باشد و چه نباشد، چه براي قيم مثل يافت شود يا نشود، در تمام اين موارد ضمان به قيمت است و خود اينه
امام(عليه السلام) در اين روايت اول فرموده أن يرد عل صاحبه معت درهم كشف از اين مكند كه وقت مال تلف شد آنچه بر

ذمه مآيد پول و قيمتش است، نفرموده اگر قيم است يرد عل صاحبه معت درهم، نفرموده اگر مثل است! مطلقا يعن هم در
مثليات و هم در قيميات آنچه بر ذمه مآيد همين معت درهم است.

و باز اگر ما اين روايت را به جاي اينه يهلك يا يهلك بخوانيم، يهلَك بخوانيم چه نتيجهاي متوانيم از آن بيريم؟ اگر يهلَك
خوانديم اين نتيجه را مگيريم كه اگر اين عين مرهونه در يد مرتهن بدون تقصيري از مرتهن تلف شد، مثل حيوان، باز مرتهن



ضامن است.

در بحث حديث عل اليد يك اشال سنديِ مهم وجود دارد به خاطر همان اشال سندي مثل مرحوم آقاي خوئ در تمام فقه
مفرمايند حديث عل اليد ضعيف السند است و كنار بذاريد. مثل امام كه شهرت فتواي را هم معتبر و جابر ضعف سند

مدانند اشال صغروي مكنند و مگويند در حديث عل اليد ما شهرت فتواي هم بين القدما نداريم. آن وقت آنجا اين بحث
مشود كه حديث عل اليد را اگر از دست ما گرفتيد ما آنجاي كه بخواهيم بوئيم اگر كس مال ديري در يدش بود، اين

شخص خودش اين را اتلاف نرد ول خود به خود بتلفٍ سماويٍ تلف شد، آيا ضامن هست يا نه؟ اگر حديث عل اليد را از ما
گرفتيد چه دليل ديري متوانيم داشته باشيم؟ مگوئيم دليلش اين روايت است، اين روايت كه مفرمايد أن يرد عل صاحبه

مأة درهم دلالت بر اين دارد، مخصوصاً تعبير «لأنّه أخذ رهناً فيه فضل». قدر متيقّن همين است كه مدعاي ما اثبات مشود كه
ضمان در قيميات به قيمت است.

اين روايت باز نات ديري دارد، آقايان اين روايت را دقّت بفرماييد، هنوز ما جمعبندي نرديم.

نتهاي را كه مخواهم تذكر بدهم و در كلمات هم نديدم، اينه مثل و قيم اصطلاح در فقه است، آيا متوانيم بوئيم اين قيمت
در اين روايت در مقابل مثل است؟ آيا در روايات هم چنين اصطلاح وجود دارد يا نه؟

والسلام عليم و رحمة اله و بركاته

*******************************

[1]. «26902 و بِاسنَادِه عن عل بن ابراهيم عن ابِيه عن ابن ابِ عميرٍ عن جميل بن دراج عن بعضِ اصحابِنَا عن ابِ عبدِ
اهور و ‌هتيمبِق لَدَهو لجخُذُ الراي ا وهباحةَ صارِيخُذُ الْجاي وقَةً قَالرسةُ مارِيا فَۇجِدَتِ الْجلَدَهوةً فَاارِيى جاشْتَر لجر (ع) فهال

الْلَين عن عل بن ابراهيم و الَّذِي قَبلَه عن عدَّة من اصحابِنَا عن احمدَ بن محمدٍ مثْلَه‌» وسائل الشیعة، ج21، ص 204، ح
.3[26903]

ۇجِدَت ةفْرس نع لئ(ع) سيننموالْم يرمنَّ ا(ع) اهدِ البع ِبا نع ونالس نع فَلالنَّو نع بِيها نع يماهربا نب لع ن[2]. «ع
ف الطَّرِيق مطْروحةً كثيرٍ لَحمها و خُبزها و جبنُّها و بيضها و فيها سين فَقَال امير الْمومنين(ع) يقَوم ما فيها ثُم يوكل نَّه يفْسدُ
ف مه فَقَال ‐وسجةُ مفْرس ما ملسةُ مفْرى سدْري  (ع)يننموالْم يرما اي لَه يلق نالثَّم وا لَها غَرِمهبطَال اءذَا جفَا قَاءب لَه سلَي و

سعة حتَّ يعلَموا» همان، ج3، ص493، ح [4270]11.

ندَ بمحا و الْقُم هدِ البع ندِ بمحم نب لع و يحي ندِ بمحم فَرٍ وعج ندِ بمحم و يماهربا نب لابِنَا (عحصا نم دَّةع ن[3]. «ع
نيلُوكِ بمالْم نع لْتُهاس ةَ قَالاعمس نع يسع نانَ بثْمن عدٍ عخَال ندِ بمحم ندَ بمحا نيعاً) عمج نسالْح نب لع و هدِ البع

اهور و ‌ابِهحصا َلع دَهفْسا نَّه تَقَهعالَّذِي ا نالثَّم نمضي ةً ويمق مقَوي ابِهحصا َلع ادذَا فَسه فَقَال هيبنَص مدُهحا قتعفَي اءكشُر
الشَّيخُ بِاسنَادِه عن محمدِ بن يعقُوب مثْلَه‌» همان، ج 23، صص 37 و 38، ح [29052]5.

فَرٍ(ع) قَالعج نب وسم يهخا نفَرٍ ععج نب لع نع نسالْح ‌نب هدِ البع ننَادِ عسبِ اقُر فَرٍ فعج نب هدُ الب[4]. «32353 ع
ثيا حِفْهرع ا وبِ فَخُذْهلذِّىل ويكَ اخ ولَكَ ا (ص) ههال ولسر قَال قَال لَه لتَح له اءرحالص شَاةً ف ابصا لجر نع لْتُهاس

اهوو ر ‌هلَيا عهدنْ تَرا انَهثَم طْلُبا يهباحص اءنْ جا الَه نامض نْتا ا ولْهَف رِفتَع نْ لَما ا وبِهاحص َلا اهدفَر فْترنْ عا فَاتَهبصا
عل بن جعفَرٍ ف كتَابِه ا انَّه قَال انْ جاء صاحبها يطْلُبها انْ تَرد علَيه ثَمنَها» همان، صص 459 و 460، ح [32353]7.



 ا وخُذَهاي  ْنا ادَهجذَا وا اللُّقَطَة انُ فنْسا لُهمتَعسا يم لفْض(ع) اادِقالص قَال و قَال نيسالْح نب لع ندُ بمح[5]. «م
ف دْتجنْ وا فَاِفْهرتُع ََلَكَ ف ِفَه مهونَ دِرانَتِ اللُّقَطَةُ دنْ كا و خَذَهفَا هباحص اءلَج جِدُونَها يوا مكتَر نَّ النَّاسا ا فَلَولَه ضرتَعي

هلَيع دفَر هباحص اءنْ جفَا لْهك ثُم بِهاحصكَ لنَفْس َلع هِمفَقَو فَازَةم اماً فطَع دْتجنْ وا و ِفْهرتُع  َلَك وطَلَّساً‐ فَهدِينَاراً م مرالْح
الْقيمةَ فَانْ وجدْت لُقَطَةً ف دارٍ و كانَت عامرةً فَه ِهلها و انْ كانَت خَراباً فَهِ لمن وجدَها» همان، ج25، صص 443 و 444، ح

.9[32314]

ارٍ قَالمع نب اقحسا نانَ عثْمع نادِ بمح نرٍ عنَص ِبا ندِ بمحم ندَ بمحا نيعاً عمج لهس دٍ ومحم ندَ بمحا نع منْهع [6]. «و
َتاىم بِهاحص َلع درنْ يا لجالر َلع كُ الهفَي مهدِر ةاىثَمََاوِي ثسي وه و مهدِر ةاىبِم نهالر نهري لجالر ن(ع) عيماهربا ابا لْتاس

اهور و .‌منَع قَال لانِ الْفَضادتَرفَي كَ قُلْتذَل ابسح قَال نهالر فصلَكَ نفَه قُلْت هعيض و لفَض يهناً فهخَذَ را نَّه منَع قَال مهدِر
نع يحي نانَ بفْوص نع نَادِهسبِا دُوقالص اهور و‌ لَهذَا الَّذِي قَبك كَ‌ وذَل ابسح هلقَو َلدٍ امحم ندَ بمحا نع نَادِهسخُ بِاالشَّي

اسحاق بن عمارٍ نَحوه ا انَّه قَال فَيهله‌» همان، ج 18، ص 391، ح [23910]2.


