
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » فروع علم اجمال

در تاریخ ۰۲ شهریور ۱۳۹۰

فروع علم اجمال
جلسه 33 

يمحالر نمحالر هال مبِس

الْحمدُ له ربِ الْعالَمين و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و لعنة اله عل اعدائهم اجمعين من الان ال قيام يوم
الدين

يادآوري؛ بررس احتمال اول يا نظريه سيد(ره) در دو مقام؛

بررس مقام دوم در احتمال اول (عمومات وارده در مقام) 

بحث رسيد به اينه در اين مسئله بايد عمومات و ادلهي رواي را بررس كنيم، در اين مسئله كه كس يقين دارد كه برايش يك
ش بين دو و سه حاصل شده، اما نمداند اين شك قبل از اكمال سجدتين بوده يا بعد از آن؟ 

اينجا عمومات لزوم بناء بر اكثر وجود دارد. همين روايت عمار ساباط را كه ديروز خوانديم، در اين روايت وارد شده كه: «يا
عمار اجمع لَكَ السهو كلَّه ف كلمتَين متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، به عنوان يك ضابطه كل امام صادق(ع) فرمود «متَ ما

شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، بنا را بر اكثر بذار، اين عمومات مگويد اگر انسان بين سه و چهار شك كرد بنا را بر اكثر بذارد، بين
دو و سه شك كرد باز بنا را بر اكثر بذارد. 

بررس راههاي علاج تعارض عمومات لزوم بناء بر اکثر با روايات معارض 

اما روايات ديري داريم كه آن هم چند تا روايت است كه ييش را ديروز بيان كرديم كه صحيحه حسن بن عل الوشاء بود، در
آن روايت آمده كه «اعادةُ ف الركعتَين اولَتَين و السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين»، يعن در ركعتين اولتين اگر شما شك
كردي بايد اعاده كن اما در ركعتين اخيرتين، اگر شما شك كرديد اين ش سهو است و قانون سهو در آن جاري مشود.

بررس راه اول يا تخصيص 

حالا اينجا آيا اين روايت وشاء را ما مخصص آن روايت عمار ساباط قرار بدهيم؟ و در نتيجه بيائيم اينطور بوئيم كه روايت
عمار ساباط يك عنوان عام است كه مگويد: «متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، روايت حسن بن عل الوشاء مخصص او واقع
شود، بوئيم «ا» در آنجاي كه شك «ف ركعتين اولتين» است، آن روايت عمار مگويد: «متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ» در
كه شك «ف لتين» باشد، آنجايركعتين او كه شك  «ف در آنجاي «هر جاي نماز، اين روايت بيايد او را تخصيص بزند «ا
ركعتين اولتين» باشد؛ دير مسئلهي «فَخُذْ بِاكثَرِ» مطرح نمشود. و در ما نحن فيه بيائيم بوئيم ما يك عام داريم كه اين

عام ما يك مخصص دارد و عام بعد از تخصيص، اگر ما بيائيم در يك موردي شك كنيم كه داخل در عنوان مخصص است يا
داخل در عنوان مخصص نيست؟ آن عام حجيت خودش را از دست نمدهد، ما تمسك به عام كنيم.

به عبارت دير اگر در «كفاية الاصول» در ذهن آقايان باشد، عام بعد از تخصيص عنوان پيدا نمكند، يعن شما اگر گفتيد
«اكرم العلماء» بعد مخصص گفت: «لا ترم الفساق من العلماء»، شما يك عام داريد كه مگوئيد فساق از اين عام خارج

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/79
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


شده، آنه را كه مدانيد فاسق است، اكرامش درست نيست؛ اما غير از او، بقيه واجب الاكرام هستند. 

پس تخصيص، به عام عنوان نمدهد، يعن نمگويد الآن موضوع در «اكرم العلماء» مشود: «اكرم العلماء العدول» و در
نتيجه بوئيم دو تا عنوان پيدا مكنيم، يك علماي فاسق و يك علماي عادل، نه! شما آنه فهميدي فاسق است، اين خارج شده
كه شك داري عادل هستند يا عادل نيستند! اينها تحت عام باق شود علماي عدول، دوم آنهايم يقيناً، اما بقيهي موارد، ي

ممانند. اگر ما آمديم گفتيم مخصص عنوان به عام نمدهد، به اين عام در موارد شك هم متوانيم تمسك كنيم.

با اين بيان بيائيم بوئيم ما يك «متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، داريم، مخصص مگويد: «اعادةُ ف الركعتَين اولَتَين»، الآن
در اين مسئلهي ما نحن فيه ما شك داريم كه اين ركعتين اولتين بوده، اگر قبل اكمال السجدتين باشد ركعتين اولتين است و اگر
بعد از اكمال السجدتين باشد ركعتين اولتين گذشته. بيائيم تمسك به عام كنيم، تمسك به عام معنايش اين است كه بايد بنا را بر

همان سه بذارد، بنا را بر اكثر بذارد، نماز را تمام كند و يك ركعت نماز احتياط ايستاده و دير مشل ندارد. 

دو اشال در راه حل اول

«اشال اول» اين است که حالا آقايان كه کتاب «كفاية الاصول» را خوب خوانده باشند، ما هم در بحث اصول اين بحث
تمسك به عام در شبهه مصداقيه را مطرح كرديم و مفصلا مورد بحث قرار داديم، اين مورد از موارد تمسك به عام در شبههي

مصداقيه است و تمسك به عام در شبهه مصداقيه صحيح نيست. البته در اينجا دو مبنا وجود دارد: 

«مبناي متقدمين»: روي مبناي قدماي از اصوليين كه آنها تمسك به عام در شبههي مصداقيه را صحيح مدانستند؛ 

«مبناي متاخرين»: در حال که مسئلهي عدم جواز تمسك به عام در شبههي مصداقيه در كلمات متأخّرين مطرح شده، البته در
ميان متاخرين چند مبنا وجود دارد:

«مبناي عدم جواز تمس به عام در شبهه مصداقيه مطلقاً»: حالا بعض مگويند مطلقا نمشود؛ 

«مبناي عدم جواز تمس به عام در شبهه مصداقيه تفصيلا»: و بعضها بين مخصص متصل و مخصص منفصل فرق
مگذارند، تفصيل را مرحوم آخوند در کتاب «كفاية الاصول» دارند.

اما قدماي اصوليين قائل بودند به اينه تمسك به عام در شبههي مصداقيه جايز است. پس اين اشال اول بود كه اين استدلال
روي اين مبنا صحيح است كه ما تمسك به عام در شبههي مصداقيه را صحيح بدانيم در حال كه ممن است كس مبنايش اين

باشد كه تمسك به عام در شبههي مصداقيه صحيح نيست، اين اشال اول كه در اينجا وجود دارد.

بررس اشال دوم:

«اشال دوم» اين است كه ما باشيم و اين روايت حسن بن عل الوشاء، وقت مفرمايد: «اعادةُ ف الركعتَين اولَتَين» از
اين چه چيزي را استفاده مكنيم؟ دو احتمال وجود دارد؟

«احتمال اول»: آيا استفاده مكنيم كه مصلّ بايد نسبت به ركعتين اولتين يقين داشته باشد، حافظ باشد. 

«احتمال دوم»: و يا اينه نه، اين عنوان يقين و حافظ بودن ركعتين اولتين از اين استفاده نمشود، بله بوئيم: عدم حدوث
الشك ف الركعتين الأولتين را استفاده مکنيم؟ 

اگر آمديم گفتيم از اين روايت استفاده مكنيم كه: مصلّ بايد نسبت به ركعتين اولتينش يقين داشته باشد. الآن در اين مسئلهي
ما نحن فيه مصلّ نسبت به ركعتين اولتين حافظ نيست، مگويد من نمدانم اين شك بين دو و سه قبل از اكمال سجدتين بوده



.«نلَتَيوا نتَيعكالر ةُ فادعگويد: «ايا بعد از اكمال سجدتين بوده؟ حالا كه حافظ نيست! روايت م

و در نتيجه از اينجا اساساً بايد بيائيم به اين مستدل بوئيم نسبت بين آن روايت عمار ساباط و اين روايات، نسبتشان نسبت
عام و خاص نيست، بله نسبتشان، نسبت حاكم و محوم است و مسئله را بياوريم در باب حومت، بوئيم روايت حسن بن

عل الوشاء نسبت به روايت عمار ساباط حومت دارد.

بررس راه دوم يا حومت 

اين كلمهي حومت را امام خمين(ره) به آن تصريح فرمودند و مرحوم آقاي خوئ(ره) تصريح نردند ول گويا ايشان هم به
همين نتيجه خواستند برسند، منتها نتيجهاي كه مرحوم آقاي خوئ(ره) مگيرند با نتيجهاي كه امام(ره) مگيرند فرق مكند و

همين نتيجهي در بحث را معين مكند.

بررس مبناي امام خمين(ره) 

امام خمين(ره) مفرمايند: اين روايت حسن بن عل الوشاء حاكم بر اين موثقه عمار است و آن موثقه محوم است، به چه
بيان؟ در روايت عمار، امام صادق(ع)فرمود: يا عمار اجمع لَكَ السهو كلَّه ف كلمتَين» به عمار فرمود: من در دو كلمه تمام

ير، اما در روايت حسن بن علثَرِ»، هر وقت شك كردي اكثر را بكفَخُذْ بِا تَا شم َتدهم، «مقانون سهو را به تو ياد م
الوشاء تصريح مكند «السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين»، يعن اين روايت مآيد كلمهي «السهۇ» در روايت عمار ساباط را

تفسير مكند مگويد آنجاي كه گفتم «اجمع لَكَ السهو كلَّه ف كلمتَين» مراد «السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين» است.

نتيجه اين مشود كه موضوع بناء بر اكثر، «حدوث الشك ف الركعتين الاخيرتين» است؛ نه «عدم حدوث الشك ف الأولتين»،
وئيم موضوع بنا بر اکثر، «عدم حدوث الشك فه بيائيم بالاخيرتين» است، نه اين موضوع بناء بر اكثر، «حدوث الشك ف

الأولتين» است! كه حالا باز اين را توضيح مدهيم، اينجا امام خمين(ره) مثل بقيهي موارد بسيار دقّت فرمودند و پيش رفتند.

بررس مبناي محقق خوي(ره) 

ول مرحوم آقاي خوئ(ره) مفرمايند: ما از انضمام اين دو طائفه يعن از انضمام روايت عمار به روايت حسن بن عل الوشاء
استفاده مكنيم كه موضوع بناء بر اكثر، كس است كه در ركعات شك كند و شك او در اولتين نباشد، موضوع شك بين ركعات

است و جاي است كه شك او در ركعتين اولتين نباشد. 

بررس صحت مبان موجود در مقام و فرق تخصیص با حومت

حالا اول اين را يك مقدار دنبال كنيم ببينيم آيا آنچه كه امام خمين(ره) فرمودند، مطابق با ظاهر اين روايات هست يا آنچه كه
در اينجا دارند و هم مرحوم امام(ره) در اينجا مطالب (ره) باز مطالب(ره) فرمودند، هم مرحوم آقاي خوئمرحوم آقاي خوئ

دارند. 

امام خمين(ره) مفرمايند: ما به نظرمان است اين روايت حسن بن عل الوشاء مفسر روايت عمار است، خيل هم روشن
است، چون در روايت عمار مگويد: «اجمع لَكَ السهو كلَّه ف كلمتَين متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، اما در روايت وشاء

مگويد: «السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين»، مگويد جاي سهو در ركعتين اخيرتين است. حال:

«طبق نظريه تخصيص»: اگر ما روي آن مطلب اول بخواهيم پيش بياييم كه مسئلهي عام و خاص باشد، در مسئلهي عام و
خاص دست ما بسته مشود و همان اشال تمسك به عام در شبهه مصداقيه مآيد، اگر بوئيم روايت وشاء مخصص روايت

عمار است، آن وقت بخواهيم در مورد ما نحن فيه تمسك كنيم به روايت عمار، اين مشود تمسك به عام در شبهه مصداقيه. اين



نته را خوب دقت كنيد، جاهاي دير هم خيل برايتان قابل استفاده است؛ ما اگر روايت وشاء را مخصص روايت عمار قرار
بدهيم، نتيجه اين مشود كه در شبههي مصداقيه دير به آن روايت عمار نمتوانيم عمل كنيم. يا به عبارت دير ولو قائل بشويم

به اينه عام بعد از تخصيص عنوان پيدا نمكند، اما مع ذلك تمسك به عام در شبههي مصداقيه جايز نيست. 

اما: 

«طبق نظريه حومت»: اگر اين مسئلهي حومت را بيائيم مطرح كنيم، مسئلهي حومت دير بحث تمسك به عام در شبههي
مصداقيه اصلا مطرح نمشود. در حومت دليل حاكم مآيد به دليل محوم عنوان مدهد، يعن دليل و روايت عمار مگويد:

«اجمع لَكَ السهو» و روايت وشاء مگويد: «السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين»، يعن دليل حاكم مآيد تفسير مكند، تفسير
معنايش اين است كه مآيد عنوان مدهد، عنوان مدهد معنايش اين است كه از اول امام(ع) به عمار فرمود سهو در ركعتين

اخيرتين است.

ببينيد چقدر اين دو تا با هم فرق مكنند، گاه اوقات در اصول مگويند نتيجهي تخصيص و حومت ي است، درست است
كه نتيجهاش ي است اما اين فرق فنّ و علم هم بينشان وجود دارد:

«در باب تخصيص»: ما در مورد شك اگر بخواهيم به آن دليل عام تمسك كنيم، ولو عنوان پيدا نرده، اما تمسك به عام در شبهه
مصداقيه است.

.«نتَييرخا نتَيعكالر ۇ فهالس» يعن «وهلَكَ الس عمجگويد «اكند، موم، عنوان پيدا مومت»: دليل محدر باب ح»

بررس مؤيد رواي نظريه حومت در کلام امام خمين(ره)

حالا اينجا تا اين مقدار روشن است كه مسئله، مسئلهي حومت است، به دليل اينه روايت حسن بن وشاء مفسر است. امام
خمين(ره) براي اينه مسئله را محمتر كنند، مفرمايند: ما يك روايت هم به عنوان مؤيد در اينجا داريم، مفرمايند: «و يؤيد
ذلك صحيحة زُرارةَ عن احدِهما (ع) ف حديث قال» كه اين روايت را در وسائل جلد هشتم كتاب الصلاة ابواب الخلل باب 1

حديث 1؛ زراره به امام باقر يا امام صادق(ع) عرض مكند: «قُلْت لَه رجل لَم يدْرِ ا ثنْتَين صلَّ ام ثََثاً» آيا دو ركعت خوانده
يا سه ركعت؟ امام(ع) بر حسب اين روايت فرمود: «قَال انْ دخَلَه الشَّكُّ بعدَ دخُوله ف الثَّالثَة مض ف الثَّالثَة»، اگر شك

حالا اين «ثُم «مّلسي و هلَيع ء‌َش  ى وخْرا َّلص ثُم ثَةالثَّال ف ضه در ركعت سوم داخل شده، « معارضش بشود بعد از اين
صلَّ اخْرى» دو احتمال وجود دارد، 

«احتمال اول»: «صل الاخري» يك ركعت دير كه بشود چهار ركعت و نماز تمام شود.

ء‌َش  يك ركعت احتياط كه اين احتمال دارد اما چون در ادامه روايت آمده است: «و خري» يعنالا احتمال دوم»: يا «صل»
علَيه و يسلّم» كه ظهور در اين دارد كه يعن «صل ركعة الاخري».

امام خمين(ره) مفرمايند: «بناء عل أنّ المراد من الثالثة ه الركعة الت يشك ف أنّه ثالثةٌ أو رابعة»، اينه امام خمين(ره)
مفرمايد: «إن دخله الشك بعد دخوله ف الثالثة»، بيائيم بوئيم مراد از «الثالثة» يعن آن ركعت كه الآن نمداند سه است يا

چهار؟ «و المراد بالمض فيها هو اتمامه»، اينه فرموده: «مض ف الثالثة» يعن اين ركعت را الآن به عنوان سوم تمام كند و
بعد يك ركعت دير هم بخواند به عنوان ركعت چهارم، بعد از اين «و  ش‌َء علَيه و يسلّم» امام(ره) بعد مفرمايند: به قرينه

کلمه «ثُم» و عبارت «صلَّ اخْرى».

بوئيم اين «مض ف الثالثة» را از كجا مگوئيد يعن به عنوان ركعت سوم تمام كند؟ مفرمايد: «فإنّ التمام المستفاد من
كلمة ثم و قوله صلّ الاخري يوجبان ظهورها ف الصلاة المستقلة المفصولة؛ فه و إن لم يبعد أن يون بناءها عل الاجمال و



بيان الحم بنحو الابهام؛ لن يفهم منها أنّ الميزان ف البناء هو حدوث الشك بعد الدخول ف الركعة التالية».

مقصود امام خمين(ره) را عرض كنيم؛ ايشان مفرمايند: ما بعيد نمدانيم كه اصلا امام(ع) در جواب زرارة بناءش در اين
روايت، بر ابهام بوده است، اين احتمال را مدهيم، اما از روايت استفاده مشود كه ميزان در بنا اين است كه شك در ركعت

الركعة التالية» و اين همان است كه در روايت وشاء دارد که «السهو ف تاليه حادث شود، «حدوث الشك بعد الدخول ف
دانيم جواب، يك جواب مجملفرمايند: ما بعيد نم(ره) مالركعتين الاخيرتين»، اين روايت صحيحهي زراره را امام خمين

باشد، بوئيم: «ثُم صلَّ اخْرى» يعن چه؟ يعن «صل صلاة الاخري»؟ روشن نيست! اما از آن استفاده مكنيم اينه فرمود:
«انْ دخَلَه الشَّكُّ بعدَ دخُوله ف الثَّالثَة مض ف الثَّالثَة» يعن مسئلهي بناء بر اكثر جاي است كه انسان در ركعتين اخيرتين

وارد شده باشد، در نتيجه اين هم مؤيد آن تفسير مشود.

نقض و ابرام نظريه امام خمين(ره) از منظر مختار

اينجا با اينه آن اصل مدّعاي امام درست است، يعن روايت حسن بن عل الوشاء مفسر روايت عمار است، حاكم بر آن است
اما در مورد اين صحيحهي زراره، اينه امام(ره) مفرمايند: «لم يبعد» كه بناء امام معصوم(ع) بر اجمال و ابهام باشد اين

خيل حرف بعيدي است، اينجا بايد در كنار اين فرمايش امام نوشت «هذا بعيدٌ ف غاية البعد»، چه اينه زراره از امام سوال
كرده: «رجل لَم يدْرِ ا ثنْتَين صلَّ ام ثََثاً»، نمداند دو ركعت خوانده يا سه ركعت؟ به ايشان عرض مکنيم:

اولا: چه وجه وجود دارد كه امام(ع) نسبت به زراره به نحو مجمل بيايد بيان كند؟! 

ف هخُولدَ دعاين «ب «ثَةالثَّال ف هخُولدَ دعالشَّكُّ ب خَلَهنْ دفرمايد: «ادر روايت وجود ندارد، زيرا امام(ع) م ثانياً: اجمال
الثَّالثَة» يعن همان «بعد اكمال السجدتين»، وقت سجدتين تمام شد دير ركعت دوم تمام شده، آغاز دخول در ثالثه است،
ف شود: «مضرده، آن وقت ماگر قبل اكمال السجدتين باشد اين دخول در ثالثه پيدا ن ،«ثَةالثَّال ف ضفرمايند: «مم

الثالثة بعد اكمال السجدتين، ثم صل الاخري».

ء‌َش  (ره) فرمودند كه مراد «صلاة مستقلة» است چون در روايت دارد: «وباز عرض كردم تعجب است! چطور امام خمين
علَيه و يسلّم»، يعن امام(ع) دارد تليف حين نماز را بيان مكند، يعن اگر بعد از سجدتين شك عارض شد كه اين ركعت دوم
است يا سوم؟ «مض ف الثَّالثَة»، يعن اين را به عنوان ثالثه قرار بدهد، يك ركعت دير هم بخواند به عنوان رابعه تمام شود و

بعد سلام بدهد «و  ش‌َء علَيه و يسلّم»، بنابراين روايت اجمال ندارد.

حالا آيا اين مطلب كه فرمودند از اين روايت مشود استفاده كرد؟ اين مطلب درست است كه ملاك در قانون شك و بناء بر
اكثر، «إن دخله الشك ف الثالثة» است، اين همان عبارت اخراي «بعد اكمال السجدتين» است. 

تبيين نظر مختار

د باشد يا نباشد! اساساً نيازي به اين تأييد هم نداريم، روايت حسن بن علنيد، حالا اين روايت مؤيدرگير ن ذهنتان را خيل
الوشاء مفسر روايت عمار است، منتها حالا كه مفسر روايت عمار است؛ ببينيد مجموعاً هفت تا احتمال در اينجا وجود دارد،

من اين هفت احتمال را عناوينش را عرض مكنم، آيا از اين حومت چه نتيجهاي مگيريد؟ 

«احتمال اول»: كه از كلمات مرحوم محقّق عراق(ره) استفاده مشود و مرحوم آقاي خوئ(ره) هم همين را نتيجه گرفتند، این
است كه بعد از حومت نتيجه اين مشود كه موضوع بناء بر اكثر، «عدم كونه شاً ف الأولتين» است. 



«احتمال دوم»: موضوع بناء بر اكثر، «عدم حدوثه قبل الاكمال[السجدتين]»، اين تعبيري است كه مرحوم محقّق حائري(ره)
دارد. 

«احتمال سوم»: موضوع بناء بر اكثر، «حفظ الأولتين مطلقاً»، اين تعبير در كلمات مرحوم آقاي بروجردي(ره) و در نهاية
التقرير محقق لنران(ره) آمده است. 

«احتمال چهارم»: موضوع بناء بر اكثر، «صحة الصلاة» است، كجا متوان بنا بر اكثر بذاري؟ در جاي كه نمازت صحيح
باشد. 

اين چهار احتمال كه امام خمين(ره) هيچ يك از اينها را قبول ندارد، ايشان مفرمايند ما از حومت ي از اين سه عنوان را
استفاده مكنيم: 

«احتمال پنجم يا عنوان اول»«الشك ف الأخيرتين حين حدوثه مع تمامية الركعتين الأولتين»، در جاي كه حدوث شك در
اخيرتين باشد يك، و ركعتين اولتين هم تمام باشد. 

«احتمال ششم يا عنوان دوم»: «حدوث الشك ف حال حفظ الأولتين».

«احتمال هفتم يا عنوان سوم»:«حدوثه [الشك] حين دخول ف الثالثة».

جلسه آت

حالا اين روايات را دقت كنيد ببينيد كه آيا اين سه عنوان كه امام خمين(ره) فرمودند استفاده مشود؟ و يا چهار عنوان كه
مثل مرحوم حائري(ره) و عراق(ره) و بروجردي(ره) و مرحوم آقاي خوئ(ره) گفتند؟ و اگر بخواهيم همهاش را يك خلاصهگيري

مختصر كنيم این است كه: 

آيا موضوع بناء بر اكثر يك عنوان عدم است؟ يعن «عدم حدوث الشك ف الأولتين» است، 

يا موضوع بناء بر اكثر ي عنوان وجودي است؟ يعن «حدوث الشك ف الأخيرتين» است.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السلام عليم و رحمة اله و برکاته


