
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« فقه » خارج فقه » فروع علم اجمال

در تاریخ ۰۱ شهریور ۱۳۹۰

فروع علم اجمال
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

الْحمدُ له ربِ الْعالَمين و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و لعنة اله عل اعدائهم اجمعين من الان ال قيام يوم
الدين

يادآوري1؛ بررس مقام اول(جريان اصول عمليه، قاعده تجاوز و اصالة الصحة) از احتمال اول يا فتواي
سيد(ره) در ضمن چهار مطلب

بحث به اينجا رسيد كه در اين مسئله اگر كس در اثناء نماز يقين دارد براي او شكّ بين دو و سه حاصل شده، اما نمداند قبل از
اكمال سجدتين بوده يا بعد از اكمال سجدتين، آيا قاعده تجاوز در اينجا جريان پيدا مكند يا خير؟ 

يادآوري2؛ بررس چهار اشال بر جريان قاعده تجاوز در محل 

در بحث گذشته دو اشال در مورد جريان قاعدهي تجاوز را ذكر كرديم و جواب داديم و گفتيم اگر ما قاعدهي تجاوز را از
امارات بدانيم و امارات لوازم غير شرعاش را هم معتبر بدانيم، طبق قاعده تجاوز بايد بوئيم آنچه كه واقع شده صحيح است و

اين شكّ بين دو و سه بعد اكمال سجدتين است، لذا از اين جهت اشال نيست.

اشال سوم بر نظر قائلين به جريان قاعده تجاوز از منظر محقق زنجان(ره)

اما عرض كرديم كه مرحوم ميرزا باقر زنجان(ره) که اتفاقاً جلسه گذشته يعن روز يشنبه بيستم ماه مبارک رمضان سالروز
ارتحالشان هم بوده که عرض کرديم ايشان مرد مدقق و محقق بوده؛ ايشان يك بيان ديري براي عدم جريان قاعدهي تجاوز

دارند كه اين بيان در همان رسالهي فروع علم اجمال صفحه 82 و 83 ذكر شده. 

خلاصهي بيان ايشان اين است كه ايشان از راه مسئلهي شرط متأخّر وارد مشوند، به اين بيان كه مفرمايند: قاعدهي تجاوز
نسبت به آن اجزائ در نماز است كه محلّش گذشته، الآن كس در سجده است و نمداند ركوع را انجام داد يا نه؟ نسبت به اين

جزء كه محلّش گذشته است قاعدهي تجاوز جاري مشود، مگويد: «ركعت»، بنا را بذار بر اينه ركوع را انجام دادي و
نمازت صحيح است، قاعدهي تجاوز نسبت به اجزاي است كه محلّش گذشته، از حيث وجود و عدم نمدانيد آيا آورديد يا

نياورديد؟ اما اگر يك عمل مشروط به يك شرط شود از نظر صحـت؛ و اين شرط عنوان شرط متأخّر را داشته باشد. دو مثال
در اينجا مزنند و مفرمايند: در اينجا اگر شما در حصول اين شرط يا در صحت اين شرط، شك كرديد، قاعدهي تجاوز جريان

ندارد.

«مثال اول»: اگر كس بعد از اينه نمازش تمام شد شك كند آيا رياي مفسد للعمل براي او حاصل شد يا نه؟ البته روي اين مبنا
نماز خواند، بعد از عمل، چون در حين عمل كه اختلاف ويد اگر شخصب كه ما رياي بعد العمل را هم مفسد بدانيم، اگر فقيه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/79
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نيست! و قريب به اتفاق ريا را مفسد مدانند اما اگر كس نمازش تمام شد، بعد از نماز شروع كرد به ريا كردن نسبت به اين
نماز، برخ گفتند اين رياء بعد العمل مفسد است. حالا اگر كس نمازش تمام شد و بعد نمداند اين رياء بعد العمل حاصل شده

يا نه؟ اينجا جاي براي قاعدهي تجاوز نيست و نمتواند بويد نمازش تمام شده! يعن نمداند شرط «عدم لحوق الرياء بعد
الصلاة»، آيا محقّق شده يا نشده؟ بويد من با قاعده تجاوز نمازم را درست مكنم، نه نمشود. 

«مثال دوم»: در صوم مستحاضه كه از مثالهاي معروف در شرط متأخر است در اصول خوانديد كه صوم روز امروزي كه
مستحاضه مگيرد منوط به غسل است كه در شب انجام بدهد، حالا اگر يك زن مستحاضهاي شب شده و نمداند آيا غسلش را
انجام داده يا نه؟ يا غسل را مداند كه انجام داده ول نمداند آيا صحيحاً انجام داده يا نه؟ اينجا نمتواند بويد من يك روزهاي
امروز گرفتم، اين روزه مض و گذشته است و الآن نمدانم آيا اين شرط متأخر از او را انجام دادم يا نه؟ لذا قاعدهي تجاوز را

جاري كنم!!!.

به عين همين مطلب مآيند و در اينجا مگويند: در ما نحن فيه، شرط صحت ركعتين اولتين اين است كه شكّ بين دو و سه در
خود او حادث نشده باشد، اگر ركعت اول و ركعت دوم نماز بخواهد صحيح باشد، مشروط به اين است كه اين شكّ بين دو و

سه، قبل اكمال السجدتين محقّق نشده باشد. حالا اگر بوئيم حالا نمدانيم اين شك قبل اكمال السجدتين بوده يا نه؟ بوئيم پس
آن دو ركعت كه خوانديم به قاعده تجاوز صحيح است. بله قاعده تجاوز نسبت به اجزاي است كه مض محلّها، ‐محلّش

گذشته‐ البته ما روي نظر مشهور م گوييم: در آن جزء‐ من حيث الوجود و العدم ‐ شك داريم، عرض كرديم سجده مرويم
نمدانيم ركوع انجام داديم يا نه؟ در تبييرة الاحرام مگوئيم نمدانيم اقامه انجام داديم يا نه؟ در اقامه مگويئم نمدانيم اذان
گفتيم يا نه؟ قاعده تجاوز مگويد همهي اينها را انجام دادي. اما الآن اين ركعتين اولتين مشروط است از نظر صحت به اينه

اين مفسد نيامده باشد؛ مفسد چيست؟ حدوث شكّ بين دو و سه قبل اكمال السجدتين است، بيائيم بوئيم با قاعدهي تجاوز
بوئيم قاعده تجاوز مگويد اين دو ركعت كه خواندي صحيح است و دير به اين شت هم توجه نن، محقق زنجان(ره)

مفرمايند اينجا مجال براي اين قاعدهي تجاوز نيست!

نته اينه:

ببينيد ما الآن كاري به ركعتان اولتان نداشته باشيم، الآن در ركعت چهارميم و نمدانيم اين نماز را صحيحاً انجام داديم يا نه؟
الآن ركعت اول گذشته، ركعت دوم هم گذشته، ركعت سوم هم گذشته و در ركعت چهارم اگر كس اين شكّ را كرد بوئيم قاعده
تجاوز مگويد نماز تا حالا صحيح بوده. اين برخلاف مفروض كلام ماست. مفروض ما اين است كه ما يقين داريم يك ش بين

دو و سه قبل از اينه الآن به اين ركعت رابعهي بنائيه برسيم يك ش برايمان حاصل شده و يك تعبيري را مرحوم محقّق
ايروان(ره) دارد كه اين تعبير را امام(ره) هم دارند، برخ دير هم دارند، و آن اينه در باب شوك در نماز، معيار، مبدأ شك
است، شما الآن اگر شك كنيد فرض كنيد بعد اكمال السجدتين است، يقين داريد سجدتين را انجام داديد و بين دو و سه شك
مكنيد و بنا بر سه مگذاريد، اين شك بين دو و سه ملازم است با اينه شما بين سه و چهار هم شك داشته باشيد، اما دير

نمآيند بويند احام شك سه و چهار جريان دارد، اينجا احام شك دو و سه است و معيار، مبدأ شك است، نه شوك كه بعد
از آن شك حاصل مشود.

خلاصه اينه:

اين بيان مرحوم محقّق زنجان(ره) در كتاب رساله علم اجمالشان است. پس يك بار دير عرض مكنم، چون اين مطلب است
كه ما با اينه بحث قاعده فراغ و تجاوز را هم مطرح كرديم آنجا من نديدم اين نته را كس متعرض شده باشد و نته خوب از

جهت كبروي است ول بايد ببينيم كه آيا در ما نحن فيه اينجا جاري هست يا نيست؟

اينجا ايشان مگويند: اين ركعتان اولتان صحتشان مشروط به يك شرط است، كدام شرط؟ مشروط به اين است كه بعداً شك
دو و سه، قبل اكمال السجدتين حادث نشده باشد، كما اينه در آن مثال اول مگوئيم كل نماز مشروط به اين است كه رياء بعد



العمل عارض نشده باشد، چطور در اين مثال حالا اگر كس شك كرد ريا بعد العمل حاصل شده يا نه؟ نمتواند در اينجا قاعده
تجاوز را جاري كند. اين فرمايش محقق زنجان(ره) بود.

مناقشه بر اشال محقق زنجان(ره) از منظر مختار

حالا بايد ببينيم آيا اينجا مسئله اين چنين است يا نه؟ يعن ما بخواهيم خود قاعدهي تجاوز را در اينجا از اين جهت بوئيم جريان
ندارد، قاعدهي تجاوز اين است که: «إذا شت ف شء و دخلت ف غيره فش ليس بش»، ما از راه مسئله شرط متأخر
بخواهيم مسئله را درست كنيم، در پاسخ مگوييم كبراي فرمايش مرحوم زنجان(ره) درست است، ول در ما نحن فيه اينه
بوئيم اين عنوان شرط متأخّر را دارد درست نيست، اينه بيائيم در اينجا بوئيم «عدم حدوث شك بين دو و سه قبل اكمال

السجدتين» شرط است، يعن اين عدم را شرط قرار بدهيم براي صحت ركعتين اولتين، اين حرف درست نيست. 

نهايتش اين است كه ما بوئيم: اين حدوث مبطل است و اگر آمديم گفتيم حدوث مبطل است، معنايش اين نيست كه شارع عدم
او را شرط قرار داده و اين در اصول در جاي خودش مطرح شده، اگر ما بيائيم و بويئم قهقهه در نماز مبطل است، نمآيند

بويند عدم قهقهه از شرايط صحت صلاة است، مثل اينه بوئيم صوم مستحاضه مشروط به غسل ليل است، اين غسل شرط
براي صحت او است. يا حتّ ما نمخواهيم حالا بوئيم شروط بايد در امور وجوديه باشد، نه؛ گاه اوقات يك امر عدم هم

شرط واقع مشود؛ اما اينه آيا اين شرط است يا نه؟ بايد از لسان دليل استفاده كنيم، دليل در باب نماز مگويد: «عدم لحوق
ريا شرطٌ»، اما در ما نحن فيه ما چنين دليل نداريم و از ادله اين استفاده نمشود، يعن اگر آمديم گفتيم لحوق و عروض شكّ

بين دو و سه قبل اكمال السجدتين مبطل نماز است، به اين معنا نيست كه عدمش، از شرايط صحت او باشد، و لو به تحليل
عقل به او برمگردد، يعن از نظر تحليل عقل اگر يك چيزي وجودش مبطل شد، عدمش شرط مشود، اما اين عنوان شرط

شرع را پيدا نمكند.

ما اگر بخواهيم بوئيم اين مشروط به اين شرط است بايد اين شرطيت را از لسان دليل استفاده كنيم، لذا اين مناقشه صغروي
وجود دارد؛ ول اصل كبرا و مطلب كه ايشان فرمودند مطلب درست است. پس اين بيان هم با اينه عرض كردم اين بيان از آن

دو اشال كه قبلا شده دقيقتر و محمتر بود ول اين هم مواجه با اين اشال است.

اشال چهارم بر نظر قائلين به جريان قاعده تجاوز از منظر مختار به سه بيان

اشال عمده به نظر ما اين است كه خود لسان روايات قاعدهي تجاوز، اينجا تطبيق پيدا نمكند، يعن «إذا شت ف شء و
دخلت ف غيره فش ليس بش»، به سه بيان در اين باره توجه فرمائيد:

«بيان اول»: قبلا بين دو و سه شك كردم، اما بعد اكمال السجدتين بوده يا نه؟ من نمدانم؛ اين معنايش اين است كه نمدانم
دخول در غير حاصل شده يا نشده؟ اين خيل بيان روشن است براي عدم جريان قاعدهي تجاوز، شما ببينيد در باب ركوع،

«هوي به سجده» را مشهور مگويند اين دخول در غير نيست! بعض مگويند «هوي به سجده»، يعن در حال فرود آمدن به
سجده است و اگر شك كرد ركوع انجام داده يا نه؟ اين محل خلاف است كه آيا اين دخول در غير حاصل شده يا نه؟ قاعدهي

تجاوز مگويد: «إذا شت ف شء و دخلت ف غيره فشك ليس بشء»، اگر سجدتين تمام شده باشد و شك كند بين دو و
داند اكمال سجدتين شده يا نه؟ يعنسه، اينجا طبق قاعده تجاوز محلّش گذشته. اما الآن فرض ما اين است كه اين شخص نم

همين مقدار كه نمداند اكمال سجدتين شده به اين معناست كه نمداند آيا تجاوز از محل شده يا نه؟

«بيان دوم»: من يك بيان ديري براي عرض خودمان عرض كنم؛ شما يك قاعده داريد به نام قاعده تجاوز، از آن طرف هم
مگوئيد شك دو و سه قبل اكمال السجدتين مبطل است، اينها چه نسبت با هم دارند؟ شك بين دو و سه، قبل اكمال السجدتين

مبطل است، من مخواهم عرض كنم اين، حم مخصصِ قاعده تجاوز را دارد، يا بيائيم بوئيم مخصص را دارد، مخصص اگر
بخواهيم بوئيم يعن بوئيم ولو محلّش گذشته اين مگويد مبطل است. 



«بيان سوم»: يا اينه بوئيم اين تخصصا هم از بحث خارج است كه اينه مگوئيم اينجا هنوز محلّش نذشته يعن يك احتمال
و دخلت ف ءش ت فگويد: «إذا شذشته باشد، تخصصاً خارج است، الآن قاعدهي تجاوز ماين است كه واقعاً محلّش ن

غيره فشك ليس بشء»، حالا الآن يقين داريد قبل اكمال السجدتين شكتان حاصل شده، اينجا مگوئيد اين ربط به قاعده
تجاوز ندارد و تخصصاً خارج است، اين از شوك باطله است، قاعده تجاوز شك را مگويد توجه نن و نمازت صحيح است،
قاعده تجاوز در مقام تصحيح نماز است، كما اينه قاعده فراغ هم همينطور است، اما شك بين دو و سه قبل اكمال السجدتين

در مقام بيان ابطال نماز است، پس يا بايد بوئيم اصلا ربط به هم ندارد يا تخصصاً خارج است. 

خلاصه اينه: 

قاعده تجاوز در آن نمازي جاري است كه ما يقين داشته باشيم مبطل نيامده باشد، شما الآن اگر در ركوع يقين داريد كه در
قرائت عمداً يك كلام زائدي گفتيد، بعد مآئيم مگوئيم حالا ركوع است و قاعدهي تجاوز بويد نمازتان درست است! نه

نمشود اين قاعده را جاري نمود. در اينجا هم شما شكتان دو طرف دارد، ييش اين است كه اگر قبل از اكمال سجدتين باشد
نماز يقيناً باطل است، من مخواهم عرض كنم اينجاي هم كه شما يك ش داريد كه يك طرفش يقيناً موجب بطلان نماز است،
قاعده تجاوز نمتواند اين را درست كند، يعن بر حسب واقع ممن است قبلا مبطل آمده باشد، در اينجا هم اگر طوري تصوير

كنيد كه در حين سجده در حال آوردن مبطل هستيد باز قاعدهي تجاوز جاري نمشود.

عل اي حال ما كلام مرحوم محقق زنجان(ره) را كبروياً قبول كرديم و گفتيم اينجا بحث شرط متأخر نيست، اين مناقشه تمام
شد. 

حالا مگوئيم خود ما بيائيم نسبت سنج كنيم بين اين دو مطلب، يك قاعدهي تجاوز داريم و ي اينه شكّ بين دو و سه قبل
اكمال السجدتين مبطل است، مگوئيم اين دو تا چه نسبت با هم دارد؟ چند راه داريم؟ 

اولا: ي اين است كه بوئيم اين مخصص قاعده تجاوز است وقت مخصص قاعده تجاوز شد، يعن بيائيد بوئيد قاعدهي
تجاوز مگويد: «اذا شت ف شء و دخلت ف غيره» اين را هم شامل مشود ول اين مگويد در اين مورد باطل است.

وقت اين مخصص او شد الآن اگر بخواهيم به قاعدهي تجاوز در اين مورد تمسك كنيم مشود تمسك به عام در شبهه مصداقيه،
اين يك. 

ثانياً: يا بوئيم عنوان مخصص را ندارد بله اين در مقام است كه اصلا اين مطلب دوم ظاهرش هم همين است، مطلب اول به
عنوان يك احتمال عرض كرديم، مگوييم اين در مقام ابطال نماز است، او در مقام تصحيح نماز است و اصلا ربط به هم

ندارد، يعن اين مورد تخصصاً از قاعده تجاوز خارج است، نتيجه اين است كه الآن اين دو قاعده با هم تعارض كنند، اين
مگويد اگر واقعاً بين دو سه قبل از اكمال سجدتين بوده نماز باطل است، او مگويد: اگر بعد اكمال السجدتين بوده نماز

صحيح است، تعارض مكنند و به هيچ كدام نمشود تمسك كرد. و عنوان سادهاش كه عرض كرديم همين است كه مگوئيم
اصلا تعبير «إذا شت ف شء و دخلت ف غيره» اين صدقش در اينجا مشوك است، لذا مجال براي جريان قاعدهي تجاوز

نيست! اين راههاي بود براي اينه ما بوئيم در اينجا قاعده تجاوز جريان ندارد،

گوئيم در جريان اين قاعده ما شك داريم، و براي ما روشن نيست، چون بالأخره انسان دليلثالثاً: حالا نهايتش اين است كه م
را بخواهد در يك جا جاري كند بايد در تدبيرش هم احراز كند يعن تطبيق آن كبري بر صغري را، و لذا احرازش در اينجا مشل

است، پس قاعده تجاوز كنار مرود.

بررس مطلب سوم؛ آیا اصالة الصحة در مقام جاری است؟

ما عرض كرديم در اين مسئله بحث اصول عمليه را گذرانديم، استصحاب را هم گذرانديم، قاعده تجاوز را هم گفتيم، بعضها



گفتند اصالة الصحة را اينجا جاري كنيم.

مناقشه بر جريان اصالة الصحة در مقام از منظر مختار 

اين اصالة الصحة مشلش اين است كه اصالة الصحة اثبات نمكند كه اين شك در ركعتين اخيرتين بوده و ما نياز به اين
داريم.

بررس مطلب چهارم؛ جريان اصالة عدم عروض المبطل در مقام 

فقط يك اصل باق مماند به نام اصالة عدم عروض المبطل، كه مرحوم آقاي خوئ(ره) به آن تمسك فرمودند كه وقت كلام
ايشان را در اين بحث بعدي مخواهيم مطرح كنيم اين را نقل مكنيم، ايشان مگويد ما دو ركعت آورديم، نمدانيم مبطل آمد يا

نه؟ اصل عدمش است، اصالة عدم عروض المبطل. 

مناقشه بر جريان اصالة عدم عروض المبطل از منظر مختار 

اين مگويد مبطل نيامد ول اثبات نمكند اين شك در ركعتين اخيرتين است و اگر يك فقيه آمد گفت شرط صحت نماز
حدوث شك در ركعتين اخيرتين است، اين اصالة عدم عروض المبطل اين مطلب را اثبات نمكند.

بررس مقام دوم در احتمال اول (عمومات وارده در مقام) 

حالا همه اينها را بايد كنار بذاريم؛ راه اساس اين است كه ما در ما نحن فيه دو دسته روايات داريم: 

«دسته اول»: روايت که امام صادق(ع) به عمار ساباط فرمودند: «محمدُ بن عل بن الْحسين بِاسنَادِه عن عمارٍ عن ابِ عبدِ
اله(ع) انَّه قَال لَه امام فرمودند: يا عمار اجمع لَكَ السهو كلَّه ف كلمتَين»، تمام شيات نماز را در دو كلمه خلاصه مكنم: 

«کلمه اول»:«متَ ما شَت فَخُذْ بِاكثَرِ»، ي اينكه هر جا شك كردي بنا بر اكثر بذار. 

«کلمه دوم»: «فَاذَا سلَّمت فَاتم ما ظَنَنْت انَّكَ نَقَصت» وقت سلام دادي آن مقداري كه گمان به كمبودش هست احتياطاً بياور،
اگر احتمال مده دو ركعت كم آوردي دو تا بياور.

اين يك روايات است که در کتاب «وسائل‌الشيعة»، جلد هشتم ص212 كتاب الصلاة «ابواب الْخَلَل الْواقع ف الصَة» باب
هشتم «باب ۇجوبِ الْبِنَاء علَ اكثَرِ عنْدَ الشَّكِّ ف عدَدِ اخيرتَين و اتْمام ما ظُن نَقْصه بعدَ التَّسليم و عدَم ۇجوبِ اعادة بعدَ

احتياط و لَو تُيقّن النَّقْص» حديث اول آمده است.

ندَ بمحا نع يحي ندِ بمحم نع الوشاء، «و ر هم داريم كه مثل صحيحه يا حسنهي حسن بن علدسته دوم»: يك روايات دي»
ها خواستند توثيق حسن بن علبعض «شَّاءالْو لع نب نسالْح نيعاً عمدٍ جمحم نب َّلعم ندٍ عمحم نب نيسالْح نع دٍ ومحم

الوشاء را درست كنند؛ لذا مگويند روايتش صحيحه است يا موثقه، در اين روايت حسن بن عل الوشاء مگويد امام رضا(ع)
فرمود: «قَال قَال ل ابو الْحسن الرِضا(ع) اعادةُ ف الركعتَين اولَتَين و السهۇ ف الركعتَين اخيرتَين» که در کتاب

نلَتَيودَدِ اع بِالشَّكِّ ف ةَنِ الصَْطب ابباب اول «ب «ةَالص ف عاقالْو الْخَلَل ابوبوسائل‌الشيعة»، جلد هشتم، ص 190 «ا»
من الْفَرِيضة دونَ اخيرتَين و دونَ النَّافلَة» حديث دهم آمده است.

جلسه آت: انضمام اين دو دسته روايت، چه نتيجهاي در بر دارد؟

حالا اين دو دسته روايات را ببينيد. به هر حال در اينجا بحث اين است كه اين دو روايت چه نتيجهاي را به فقيه مدهد؟ از



انضمام اين دو روايت چه نتيجهاي گرفته مشود؟ چه اينه مرحوم آقاي خوئ(ره) از انضمام اين دو روايت يك نتيجهاي را
گرفتند؛ مرحوم امام خمين(ره) از انضمام اين دو دسته روايت يك نتيجه ديري را گرفتند. نتيجهاي كه از اين دو دسته روايت

مگيريم تليف اين مسئله را روشن مكند.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السلام عليم و رحمة اله و برکاته


