
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 222 

بِسم اله الرحمن الرحيم

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآوری؛ بیان محل نزاع توسط امام خمین(ره)؛ در موارد وجود علم وجدان به تلیف، مجال برای بحث جریان و عدم جریان
«اصول ترخیصیه»نیست؛ زیرا موجب اجتماع نقیضین میشود.

لیف نداشته باشد؛ اما اگر علم وجدانبه ت لف علم وجدانقرار دادند که م محل نزاع را در جای ملاحظه فرمودید امام خمین
به تلیف داشت فرمودند این از محل نزاع خارج است و در موارد علم وجدان به تلیف به صورت اجمال دیر مجال نیست

که بیاییم بحث کنیم که آیا «اصول ترخیصیه» جریان دارد یا جریان ندارد؛

برای اینه در این موارد مساله اجتماع نقیضین مطرح م شود و جمع بین اراده لزومیة مولا و اراده غیر لزومیة م شود و در
نتیجه جای که ملف علم وجدان دارد «لا ش و لا شبهة» در اینه موافقت قطعیه واجب است و مخالفت قطعیه حرام است و

«لا شبهة» در اینه «اصول ترخیصیه» جریان ندارد و فرمودند که من گمان نم کنم مرحوم میرزای قم و محقق خوانساری
که قائل به جریان «اصول ترخیصیه» در اطراف علم اجمال هستنند در چنین موردی تجویز کرده باشند؛ که این مطلب را

:(نظر امام خمین)توضیح دادیم مناقشه مختار بر فرق چهارم

بیان محل نزاع فقط بر مبنای قائل شدن بر حجیت ذات قطع صحیح است ول بر مبنای عدم حجیت ذات قطع، نزاع عمومیت
دارد و تعلیقه ای که بر این فرمایش امام فقط م شود مطرح کرد این است که این روی مبنای حجیت ذات قطع درست است و

اگر ما قائل شدیم که قطع ذاتا حجیت دارد و حجیتش ذات است و قابلیت مخالفت ندارد خوب این روشن است اما اگر قائل
شدیم که حجیت قطع ذات نیست خوب اینجا هم باز م توانیم بوییم شارع در اینجا با اجرای اصول ترخیصیه این قطع را از
اعتبار ساقط م کند و اگر قائل شدیم به اینه حجیت قطع ذات نیست که ما هم در مباحث قطع در اوائل مباحث این بحث را
تواند بیاید در ی باشد؛ لذا شارع م نیست ولو کاشفیت ذات مفصل مطرح کردیم و به همین نتیجه رسیدیم که حجیت ذات

جای، به ملف بفرماید به این قطعت عمل نن و ی «اصل ترخیص» را در آنجا جاری بند؛ لذا این فرمایش امام که نزاع در
اصالة الاحتیاط در علم اجمال در جای است که علم وجدان نباشد و م فرمایند: نزاع در آنجای است که با ی امارهای و
با ی از این دوتا نجس است یعن بدانیم ی از این دوتا واجب است و یا اجمالا بدانیم ی حجت معتبرهای ما اجمالا ی

حجت معتبر نه با ی علم وجدان؛

این فقط همین حاشیه را دارد که علم وجدان را برایش حجیت ذات قائل بشویم اما اگر گفتیم حجیت ذات ندارد اینجا نزاع
عمومیت دارد؛ نته اینه: اولا: اگر ما حجیت ذات را قائل بشویم اجتماع نقیضین است و اگر گفتیم حجیتش ذات نیست

معنایش این است که شارع اراده اش تعلق م گیرد معلقاً یعن معلق بر اینه ترخیص ندارد و اینه حجیتش ذات است معنایش
این است که اراده لزومیه مطلق دارد و اراده منجز دارد اما اگر گفتیم حجیتش ذات نیست معنایش این است که بله این اراده

لزوم شارع هست و معلق بر اینه ترخیص وارد نند چون علم است یعن علم به تلیف داریم منتها وقت م گوییم حجیتش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یعن کاشفیتش ذات است یعن م دانیم شارع «أراد» این مطلب را؛

ه ذاتنشد معنای این شد اینجا اراده لزومیه شارع مطلق و منجز است اما اگر این حجیت ذات اما اگر این علم حجیتش ذات
نیست این است که شارع م تواند مخالفت کند و معنایش این است که شارع اراده اش معلق است یعن الان اراده لزومیه دارد،

اگر ترخیص وارد نند؛ اما اگر سایر مواردی که م گویید شارع م تواند با قطع ما مخالفت کند؛ به چه بیان م گویید و
شما اگر قائل شدید قطع حجیتش ذات نیست، آنجا چه م فرمایید؟ م فرمایید شارع م تواند مخالفت کند؛ حجیت ذات نیست

یعن ی حجیت تعلیق دارد و معلق بر عدم ترخیص شارع است؛ اینجا هم همین حرف را م زنیم و اگر شارع ترخیص ندهد
این تلیف ساقط است؛ و حالا حجیت تعلیق را درست بنید و م گوییم حجیت این قطع معلق است به عدم ترخیص تا اینه

در حجیت اماره م گویید این«امارة حجةٌ و معلق» بر اینه اماره معارض نداشته باشد. 

ثانیاً: ببیند اگر در ی جای ملاک در اصل به قول امام اهم باشد م تواند بر قطع هم مقدم باشد و تشخیصش با شارع است و
در بحث خبر واحد و استصحاب م گوییم استصحاب موضوعش ش است و خبر واحد م آید ش را از بین م برد و

ورود دارد و موضوع او را منتف م کند و در اینجا از اول نم گوییم موضوع قطع، قطع است بله م گوییم «القطع حجة»
اما «حجة تعلیقیة» یعن اگر اصل آمد؛ موضوع این از بین م رود.

اگر گفتیم حجیتش تعلیق است؛ اگر شما گفتید قطع حجیتش ذات است وارد بر اصل م شود و م گوییم اینجا که من قطع
پیدا کردم جای برای اصول نیست اما اگر گفتید قطع حجیتش ذات نیست اینجا م شود اصل جاری بشود و اینجا دیر ورود

ندارد منتها باید بحث کنیم آن دلیل اصل تا چه مقداری اینجا را م گیرد؟

ثالثاً: عقل وقت م گوید حجیت قطع ذات است اگر قبول کردیم ذات است معنایش این است که دو طرف دارد هم منجزیت
دارد و هم معذریت دارد و منجزیتش معنایش این است که موافقتش واجب و مخالفتش حرام است و موافقتش این است که

ر مجالدانند لذا دی نم هم حجیت قطع را ذات نیست؛ البته ظاهراً امام خمین همه را ترک کند نظر مختار: حجیت قطع ذات
برای بیان محل نزاع به شیوه امام باق نم ماند.

خوب این تنها تعلیقه ای است که بر فرمایش امام داریم و حالا مجال نشد من مراجعه کنم که در ذهنم م آید که خود امام
حجیت قطع را ذات نم دانند و اگر ایشان در آن بحث حجیت قطع را ذات ندانند دیر مجال برای این بیان که به عنوان محل

نزاع در اینجا ذکر کردند نیست؛ خوب پس روی این مبنا که حجیت قطع ذات نیست که ما هم همین را قبول داریم نزاع عمومیت
پیدا م کند و به این شیوه ای که امام فرمودند نباید نزاع را مطرح کرد بله باید به همان نحو معروف نزاع را مطرح کرد مناقشه
بر نظر مشهور پیرامون محل نزاع از منظر مختار: طبق نظر مشهور که حجیت قطع ذات است نباید موارد وجود علم وجدان را

داخل در محل نزاع بدانند ولو اینه بر خود مشهور این اشال وارد است که شما که حجیت قطع را ذات م دانید نباید بیاید
موارد علم وجدان را در اینجا داخل در محل نزاع بنید و این اشال بر مشهور وارد است. 

بررس مقدمه چهارم اصالة الاحتیاط؛ حقیقت علم اجمال چیست؟ آیا حقیقت علم اجمال، مغایر با علم تفصیل است؟ متعلق
علم اجمال چیست؟ خوب ما هنوز داریم مقدمات بحث را دنبال م کنیم و هنوز وارد اصل بحث نشدیم و ی از مباحث که
من لازم دیدم آن هم به دنبال بحث که دیروز بعض از آقایان مطرح م کردند ما مناسب است اینجا مطرح بنیم این است که
حقیقت علم اجمال چیست؟ آیا علم اجمال ی حقیقت مغایری با علم تفصیل دارد؟ که: اگر گفتیم علم اجمال ی حقیقت
مغایری دارد باید بوییم چه دلیل بر حجیت و اعتبارش داریم؛ اگر گفتیم علم اجمال ی حقیقت مغایری ندارد بله هر علم

اجمال مرکب است از دو چیز ی علم تفصیل و دوم، ش در خصوصیات و در بطن هر علم اجمال ی علم تفصیل وجود
دارد و در نتیجه نم توانیم بوییم که علم اجمال با علم تفصیل مغایرت دارد و ی سنخ دیری هست؛ نه در بطنش علم

تفصیل وجود دارد.



منوط به تعریف متعلق است و متعلق علم اجمال علم نیازمند متعلق است؛ در این صورت تعریف علم اجمال :محقق اصفهان
عنوان کل و جامع بین الفردین است و از اینجا این بحث در کلمات اصولیین خصوصاً در کلمات مرحوم محقق اصفهان در
«نهایة الدرایة» مطرح شده که اصلا علم نیاز به متعلق دارد و در علم اجمال متعلق چیست؟ و شما به چ چیزی علم دارید؟ و
اگر ما توانستیم متعلق را تعریف بنیم آن وقت باید علم اجمال را تعریف بنیم؛ هر جوری این متعلق را ما تعریف کردیم علم

اجمال ی تعریف دیر پیدا م کند؛

گوییم علم اجمال کنند که متعلق فرد مردد است و م است که از ان تعبیر م فرد مردد خارج متعلقش ی آیا علم اجمال
داریم ی از این دوتا واجب است در اینجا متعلق علم، «الفرد المردد» است که «الفرد المردد» ی عنوان است که «ینطبق

عل واحد» و م گوییم «الفرد المردد» اما این واحد و این فرد مردد بین اثنین و یا مردد بین ثلاث است اما واقعا «ینطبق» بر
ی از اینها و ما نم دانیم بر کدام منطبق است؛ م گوییم م دانیم ی از اینها نجس است و عنوان نجاست یا منطبق بر این

است یا این!

و نم گوییم «ینطبق» بر هر دو! بله بر ی اما این ی مردد است بین اثنین و یا ثلاث و یا بین اربع؛  بررس متعلق علم
اجمال: آیا متعلق، «الفرد المردد» است یا اینه عنوان کل «بین الفردین» است؟ حال آیا در علم اجمال متعلق، «الفرد

المردد» است یا اینه متعلق، عنوان کل و جامع «بین الفردین» است کدام ی از اینهاست؟ در اینجا: کسان که گفتند متعلق
ر علم تفصیلدی است و در دل علم اجمال مغایر با علم تفصیل گویند اصلا علم اجمال فرد مردد است اینها م علم اجمال

وجود ندارد و در علم تفصیل متعلقش فرد معین است و در علم اجمال متعلقش فرد مردد است. 

کسان که گفتند علم اجمال متعلقش جامع است مثل خود مرحوم محقق اصفهان اینها م گویند نسبت به این جامع علم
و ش علم تفصیل مرکب است از ی گویند علم اجمال است و لذا اینها م است اما نسبت به خصوصیات ش تفصیل
در خصوصیات نته اینه: اولا: هر جا علم تفصیل به جامع بود همین طور م شود یعن مرکب م شود از دو قسمت؛ من

علم تفصیل دارم به انسان محقق در ضمن زید و م گویم دو علم تفصیل دارم؛ این چه عیب دارد؟! ببینید شما از وقت اصول
فقه و رسائل و کفایه خواندید آنجا گاه و بیاه این مساله مطرح م شود در مباحث قطع که تمام م شود آخرین بحث در
همانطور که علم تفصیل از حیث منجزیت؛ یعن «و القطع الاجمال گویند: «لافرق بین القطع التفصیل مباحث قطع م

منجزیت دارد علم اجمال هم منجزیت دارد؛ خوب در آن کتاب ها م فرمودید: «سمعاً و طاعة» و م پذیرفتید اما حالا جای
بحثش اینجاست که آیا واقعا و اساسا علم اجمال علم است؟ روی این تعابیر که من عرض م کنم خوب دقت کنید‐ آیا اینه
ما آمدیم در کنار علم تفصیل گفتیم ی نوع دوم وجود دارد بنام علم اجمال! آیا این علم اجمال واقعا علم است؟ یا واقعا
ش است؟ یا مرکب از علم و ش است؟ و چه دلیل داریم که تمام احام که در علم تفصیل وجود دارد ما بیایم در علم
اجمال بیاوریم مخصوصا اگر حجیت را در علم تفصیل ذات ندانیم؛ خوب م بینید شما بزرگان از اصولیین مثل مرحوم

میرزای قم و محقق خوانساری م گویند در تمام اطراف اجمال «اصول ترخیصیه» جاری م شود و نتیجه این م شود که
علم اجمال را اینها علم نم دانند. ببینید خیل فرق م کند که بوییم مرحوم میرزای قم و مرحوم محقق خوانساری اینها علم
اجمال را علم م دانند اما م گویند ادله اصول عملیه اطلاق دارد و اطلاقش شامل ش مقرون به علم هم م شود که ما در
اصول م گوییم ش مقرون به علم اجمال و م گویند این اصول عملیه اختصاص به شبهات بدویه ندارد و این را هم شامل
م شود یا اینه بوییم نه؛ اساسا اینها علم اجمال را تعریف که م کنند اساسا علم اجمال علم نیست؛ و ما بیخود به آن علم

م گوییم چون حالا ی رشحه‌ی باری از علم در آن وجود دارد لذا به آن علم م گوییم اما واقعا جهل و ش است.

به نجف رفت و در درس ی کس شد که گفتند ی که پرسیده شد نظیر آن مطلب خوب –خوب دقت بفرماید‐ این سؤال
کرد، بعد آمده بود شهرشان از وی سؤال کردند چه بحث شش ماه شرکت کرد که ایشان راجع به مقدمه واجب بحث م بزرگ
بود؟ گفت این علما شش ماه بحث م کنند کس که م خواهد پشت بام برود پلان بذارد یا نذارد! خوب مشخص است که

این شخص، اصلا بحث را درست متوجه نشده بود. ببینید این بحث این طور نیست که این بحث عرف هست یا عرف نیست



.داریم این ی را چه تعریف دارد که اساسا ما علم اجمال ه این بحث نیاز به دقت عقلبل

وییم اصلا یخواهیم ببینیم و بهتر ب فتند و ما مران درست گفتند یا درست نثانیاً: الان اینجا جای این است که ببینیم دی
کس از شما سؤال م کند چرا شما علم اجمال را کنار علم تفصیل م گذارید؟ و فرق علم اجمال و علم تفصیل چیست؟ و

این را برای ما تعریف کنید؛ بررس دو سؤال: بررس سؤال اول: اینه گفته م شود هر معلوم بالاجمال، معلوم بالتفصیل
است، آیا معیار عام است؟ ببینید حالا ما در اثنای بحث همچنانه در بحث دیروز هم این اتفاق افتاد که به ی جاهای برسیم
که باید علم اجمال را ی تعریف صحیح از آن داشته باشیم مثلا ببینید در برخ از کلمات که در لابلای کلمات به آنها اشاره
خواهیم کرد؛ در برخ از کلمات آمده که علم اجمال آنجای است که اگر آن معلوم بالاجمال ما روشن بشود که کدام است در

این صورت تفصیلا علم به او تعلق پیدا م کند یعن اجمالا م دانیم ی از این دوتا خمر است حالا اگر بعدا معلوم شد این
مایع خمر است لذا این متعلق علم تفصیل م شود و م گویند هر معلوم بالاجمال در واقع معلوم بالتفصیل است اما شخص
نم داند و اما بحیث که «لو انشف الواقع لصار معلوما بالتفصیل» خوب این ی معیاری است که ما باید بررس کنیم که آیا

از موارد علم اجمال الجملة» است و در بعض معیار «ف وجود دارد یا این معیار ی این معیار در تمام موارد علم اجمال
وجود دارد. 

سؤال دوم: آیا علم اجمال به فرد مردد تعلق پیدا کرده یا به جامع؟ آیا تعلق علم به فرد مردد ممن است یا محال؟ آیا تعلق علم به
خواهیم این بحث را در این دو سه روز داشته باشیم که تعریف علم اجمال ن است یا محال؟ پس ببینید ما الان مجامع مم
چیست این ی و برای روشن شدن تعریف این که بوییم آیا علم اجمال به فرد مردد تعلق پیدا کرده و یا به جامع تعلق پیدا

کرده و به دنبال این بحث این بحث مطرح شده که برخ گفتند:

اولا:– خوب این بحث را دقت کنید‐ فرد مردد محال است؛ پس تعلق علم اجمال به فرد مردد محال است که حالا استدلالش را
مطرح م کنیم این ی و ثانیاً: نیز برخ گفتند جامع هم تعلق به او اثر ندارد پس در نتیجه اساسا علم اجمال متعلقش برای ما

معلوم نیست و ی متعلق مجهول دارد و لذا هیچ اثری ندارد و لذا ملحق به ش و جهل است و عرض کردم م توانیم این
تعبیر را بنیم که بیخود به آن علم اجمال م گوییم و بیخود به آن علم م گوییم.

لذا باید ما این بحث را مطرح کنیم که آیا تعلق علم به فرد مردد «ممن او محال» این ی و تعلق علم به جامع حالا یا جامع
حقیق و یا جامع انتزاع «ممن او غیر ممن» این بحث را باید مطرح کنیم. نته: بر محال بودن تعلق علم به فرد مردد سه

دلیل آورده شده است؛ دو دلیل از محقق اصفهان و ی دلیل از محقق نائین اولین بحث این است که محقق اصفهان در کتاب
«نهایة الدرایة» دو دلیل آورده بر اینه تعلق علم به فرد مردد محال است و ی دلیل سوم هم مرحوم محقق نائین اضافه کرده

اساسا این را به عنوان ی ه تعلق علم به فرد مردد محال است و بعد از مرحوم اصفهاندر نتیجه سه دلیل اقامه شده بر این
اصل مسلم م گیرند که فرد مردد در عالم خارج محال است و تعلق علم هم به آن محال است و اگر ی متعلق خودش محال

شد و اگر گفتیم فرد مردد محال است و علم به محال هم محال است؛ حالا دلیل اول اصفهان را ذکر بنیم. بررس دو دلیل
محقق اصفهان بر محال بودن تعلق علم به فرد مردد بررس دلیل اول محقق اصفهان: فرد مردد، ممتنع است چه اینه فردیت

مساوق با تعین و خصوصیات است حال این فردیت چه در ذهن باشد و چه در خارج لذا تعلق علم به او محال است. 

مرحوم محقق اصفهان م فرماید: «دلیل اول»: «الفرد المردد لا ثبوت له ف ای وعاء لا ذهناً و لا خارجاً و لا ماهیة و لا هویة»
ایشان م فرماید فرد مردد اصلا ممتنع است و ممتنع شد یعن فردیت مساوق با تعین است و ی مطلب که در فلسفه هم

دارند‐که حالا این دیر در عبارت اصفهان هم نیامده آنجا م گویند «الوجود مساوق للتعین» یعن فردیت و وجود مساوی با
تعین است و اگر گفتیم فرد مردد محال است برای اینه فرد مردد در خارج، ‐خارج که جای تعین است‐ نم شود چیزی باشد

ول تعین نداشته باشد در عالم ذهن هم فرد مردد ثبوت ندارد و در عالم ذهن هم آنچه م آید فرد با ی خصوصیات م آید و
اگر خصوصیات نباشد خودش به عنوان فرد مردد محال است.



عبارت که مرحوم اصفهان دارد این است که م فرماید: چه خارج و چه ذهن هر چیزی را که فرض کنیم همین که فرض کنیم
هر شیئ یفرض» یعن ر فرد نیست؛ «لان کل ششود و همین که فرض کنیم معین نیست لذا دی فرد است بلافاصله معین م
که فرض شود چه در خارج و چه در ذهن «یون معیناً» و معین یعن خودش، خودش است «و هو هو»؛ و «لا مرددا بینه و بین
دارد و نه در ذهن ثبوت وییم این مردد است بین این و غیر خودش است لذا فرد مردد نه در خارج ثبوتشود ب نم غیره» یعن
دارد و نه ماهیت برای او هست و نه وجودی برای او هست و چیزی که خودش ممتنع است تعلق علم به او هم ممتنع است؛ این

دلیل اول بود که مرحوم اصفهان دارند. 

دلیل دوم محقق اصفهان: علم از صفات ذات الاضافه است در این صورت 1. اگر گفته شود علم با ی خصوصیت در ذهن
آمد، این خلاف فرض است زیرا فرض تردید در فرد است. 2. اگر گفته شود علم مردداً در ذهن آمده است، این هم محال است.

«دلیل دوم»: دلیل دوم را هم عرض کنم که روی هر دو دلیل فر کنید برای فرد دلیل دوم این است که علم از صفات «ذات
الاضافة» است یعن تا معلوم نباشد علم هم نیست و حضور معلوم در نفس به نفس حضور علم است چون علم از صفات

«ذات الاضافة» است آنوقت مرحوم اصفهان م فرماید: اگر بویید معلوم با ی خصوصیت در ذهن آمده این خلاف فرض
است چون فرض ما این است که مردد است و مجهول است پس با خصوصیت نیامده و اگر بویید مردداً آمده که مردداً امان

ندارد در ذهن بیاید پس با خصوصیت بیاید این دیر مجهول نیست و مردد نیست و بدون خصوصیت یعن مردداً بیاید این
محال است که تقریباً این دلیل دوم هم بر م گردد به همان دلیل اول منتها در این دلیل دوم از این راه اضافه شده که علم از

صفات «ذات الاضافة» است یعن تا معلوم نباشد علم معنا ندارد و تا عالم و معلوم نباشد علم معنا ندارد و علم ی طرفش
عالم است و ی طرفش معلوم و باید معلوم باشد خوب این ی و دوم اینه معلوم چه زمان در عالم نفس مآید؟

آیا قبل از علم م آید؟ و اول علم م آید و معلوم بعد از علم م آید م گوییم، نه به نفس تحقق علم، معلوم هم در نفس حاصل
است؛ خوب م گوییم معلوم چیست؟ اگر معلوم بدون خصوصیت باشد که محال است و با خصوصیت باشد که خلف فرض
است چون اگر با خصوصیت باشد م شود معین این دو دلیل است که آوردند برای استحاله فرد مردد و من در ذهنم م آید ما
در مباحث گذشتهمان در جای راجع به این فرد مردد بحث کرده باشیم آقایان آن س دی های که در خدمتشان هست اگر هست

ببینند حالا ان شاء اله این جا هم بحث م کنیم که آیا این دو دلیل مرحوم اصفهان درست است یا نه؟

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


