
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۷ خرداد ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 221 

بِسم اله الرحمن الرحيم

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

در بحث قطع و اصالة الاحتیاط وجود دارد در جلسه گذشته عرض کردیم که ی یادآوری1؛ چهار فرق بین مباحث علم اجمال 
از بحث های که در ابتدای بحث «اصالة الاشتغال»مطرح است این است که: هم در مباحث قطع آنجا بحث م کنند که آیا در

اطراف علم اجمال جریان «اصول ترخیصیه»ممن است یا ممن نیست و هم در بحث «اصالة الاشتغال»این بحث را دارند که
آیا در اطراف علم اجمال جریان «اصول ترخیصیه»ممن است یا نیست؟ و آن وقت این سؤال مطرح م شود که فرق میان

این بحث در اینجا و همین بحث در مباحث قطع چیست؟ آیا بحث ترار شده است؟ یا اینه حیث بحث در این دو مورد با
یدیر اختلاف دارد؟

در جلسه گذشته تقریبا عرض کردیم وقت همه کلمات را انسان ملاحظه م کند؛ چهار جواب و چهار فرق برای این بحث که در
«اصالة الاشتغال»م شود و بحث که در مباحث قطع مطرح م شود ذکر شده.

یادآوری2؛ فرق چهارم از منظر امام خمین: اولا: علما محل نزاع را به خوب تقریر نردند. ثانیاً: محل بحث در «اصالة
لیف دارد. و در فرق چهارم رسیدیم به کلام امام خمینت به ی لف بواسطه اطلاق یا عموم دلیلاست که م الاشتغال» جای
که ایشان م فرمودند: اساسا بزرگان از قبیل شیخ انصاری و بعد از شیخ مثل مرحوم آخوند و مرحوم نائین و دیران، اینها در

ما نحن فیه درست محل نزاع را تقریر و تنقیح نردند؛ و فرمودند: محل نزاع در بحث از «اصالة الاشتغال»در جای نیست که
وییم با وجود این علم وجدان؛ حالا بدارد، نه تفصیل اجمال ؛ منتها علم وجدانلیفت دارد به ی علم وجدان لف، یم

اجمال آیا اجراء «اصول ترخیصیه»در اطراف علم اجمال ممن است یا نه؟

در ما نحن فیه بحث در این است که اگر ملف به ی حجت معتبر مثل ی اماره و از این طریق به ی تلیف به نحو اجمال
برسد و آنجای که کس اجمالا م داند در ی موردی تلیف وجود دارد اما نه به علم وجدان نفسان بله به اطلاق ی دلیل و
از کلمات شیخ انصاری همین هم استفاده م وجود دارد، فرمودند از برخ لیفت جا ی ببیند که در ی دلیل یا به عموم ی

شود که شیخ م فرماید: در موارد تردید بین اینه کدامی از این دو ظرف خمر است عموم یا اطلاق «اجتنب عن الخمر»
اینجا وجود دارد و اطلاق «اجتنب عن الخمر» م گوید هم از این ظرف باید اجتناب بن و هم از آن ظرف دیر باید اجتناب

 .نب

کند و ی اصالة الاباحة»ای را شارع در این طرف جاری م» وییم ین است که بمم حال ِآیا با وجود چنین اطلاق
«اصالة الاباحة»ایرا در طرف دیر جاری م کند و این «اصول ترخیصیه»را اینجا جاری مکند. پس ببینید محل نزاع را ایشان
م فرماید: آنجای نیست که علم وجدان باشد؛ در حال که در مباحث قطع همانطوری که مقصود از قطع تفصیل، علم و قطع

وجدان بود همانطور منظور از قطع اجمال هم علم و قطع وجدان است و در مباحث قطع وقت م گوییم «القطع حجة ام لا»؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مراد از قطع، علم وجدان است حالا چه قطع تفصیل و چه قطع اجمال. اما اینجا که م گوییم در اطراف علم اجمال آیا
«اصول ترخیصیه»جریان دارد یا نه؟ مراد علم وجدان نیست؛ این خلاصه نظریه امام خمین(ره) است.

فرق شیوه اجتهادی امام خمین(ره) با سایر بزرگان در ما نحن فیه؛ شیوه سایرین: در موارد علم اجمال آیا امان جعل حم
ظاهری در اطراف علم اجمال هست؟ و عل فرض الامان آیا ادله احام ظاهریه شامل اینجا م شود. 2. شیوه امام: باید بین

علم به حجت و علم به تلیف فرق بذاریم و اساسا ایشان با همین شیوه ای که در اینجا وارد در بحث م شوند اصلا نحوه
ورود در بحث را عوض م کنند و برخلاف روش متعارف دیران وارد بحث م شوند و از بحث خارج م شوند چه اینه:

دیران مثل مرحوم شیخ و همچنین من تبع شیخ م آیند بحث م کنند که حالا وقت علم اجمال داریم به اینه ی از این دو
ان را تمام مه بحث از امهست یا نه؟ و بعد از این م ظاهری در اطراف این علم اجمالان جعل حظرف نجس است آیا ام

کنند م گویند «عل فرض الامان» آیا ادله احام ظاهریه اینجا را شامل م شود یا نه؟ و عمدتاً در بحث از امان م آیند
محاذیر ثبوت را مورد توجه قرار م دهند یعن آیا در چنین موردی که ما علم داریم ی از این دو ظرف نجس است با وجود

علم، آیا شارع م تواند ترخیص بدهد یا نه؟ و م آیند مساله اذن در معصیت را مطرح م کنند و یا تناقض این حم ظاهری با
نیم که نتیجه بحث یفرماید: نباید بحث را این چنین مطرح کرد و بحث را طوری مطرح ب کنند اما امام م علم را مطرح م

محاذیر ثبوت و استحاله ثبوت بشود که حالا عرض م کنم که باز چونه وارد بحث م شوند. 

که روز پنج شنبه در «همایش روش شناس دهند و من در بحث آیند در اینجا محل نزاع را تغییر م ه: امام مخلاصه این
اجتهاد امام(ره)» داشتم آنجا گفتم ی از برجست های امام در همین است؛ زیرا دیران وقت م خواهند وارد بحث شوند

همان چارچوب که پیشینیان برای مباحث چیدهاند بر طبق همان چارچوب وارد م شوند و خارج م شوند؛ اما ایشان در
مباحث‐البته آنجای که لازم باشد نه همه جا یعن آنجای که م بیند بحث را گذشتان به صورت ثنائ مطرح نردند م آیند

خودشان ی چارچوب دیری را م چینند و به ی نحو دیری وارد مباحث م شوند و از مباحث خارج م شوند که نظیرش
همین مورد بحث است که الان داریم و این را خوب دقت کنید.

چون این بحث در روش شناس اجتهاد بسیار مهم است و بسیار هم کار مشل است چه اینه: ‐آن روش اول ی روش
آسان است یعن انسان ببینید دیران نزاع را چونه مطرح کردند و چونه استدلال کردند لذا بیاید بر طبق همان نحوهای که

دیران مطرح کردند شروع بند و همان چینش را رعایت بند و همان استدلال را مد نظر قرار بدهد و حالا فوقش این است که
بوید من این استدلال را قبول دارم و یا این استدلال را قبول ندارم یعن ی نقدی بر استدلالات وارد بند؛ این کار در عین اینه

کار مهم و با ارزش است اما کار دشواری نیست مثل ی ساختمان آمادهای م ماند که انسان بوید این تیغه را از اینجا
بردارید و در اینجا قرار بدهید یا این رن را عوض بنید و اینجا ی قسمت را اضافه بنید؛ ‐اما چینش ساختمان از ابتدا و
استقلالا این کار، کار مشل است و این نوع اجتهاد محقق نم شود مر برای کس که به مباحث خیل احاطه دارد یعن آن

کس که تمام بحث را بر آن احاطه دارد و تسلط دارد بوید این بحث را نباید مانند این نحوه که دیران مطرح کردند نباید مطرح
کرد و مطرح کردن صحیح اش به این بیان است که ما بیان م کنیم. 

حالا ببینید من نم خواهم بویم این کار در همه جا نتیجه درست هم دارد البته ممن است کس بوید این چینش شما درست
نبوده و نیست و چینش دیران درست است ول اصل این کار خیل مهم است و در بسیاری از مباحث امام به این شیوه توجه
دارند و روش امام در اجتهاد در بسیاری از مباحث بر این محور است ازجمله در ما نحن فیه که توضیح بیشترش را عرض م

کنیم. نات قابل توجه اینه: اولا: اینجا ولو اینه حالا در کلمات امام بین این و بین آنجای که علم وجدان به تلیف ممن
است بوییم بینشان تفی هم شده.

کند؛ و آنجای لیف باشد این را خارج مبه ت است که علم وجدان که از محل نزاع خارج است آنجای گوید آنجای ایشان م
که علم وجدان به حم شارع دارید؛ مثلا در اینجا م دانید شارع ی حم برای شما قرار داده ایشان م گوید: معنا ندارد که



بیاییم بحث کنیم که آیا همین شارع که ما علم داریم که ی تلیف برای ما قرار داده آیا اصول مرخصه را هم اینجا آورده یا نه؟
آید م گوییم چرا «اجتنب عن الخمر» در اینجا م لیف شرع علم نداریم و از راه اطلاق مثلا مم و تکه به ح اما آنجای

گوییم اطلاقش م آید و اطلاقش هم خمر معین را م گیرد و هم خمر مردد را م گیرد؛ بله نسبت به اینه در خارج شما الان
علم وجدان دارید به اینه ی از این دوتا خمر هست این را ایشان از محل بحث خارج نم کند؛ و آن که از محل بحث خارج

م کند علم وجدان به حم و تلیف است.

ثانیاً: ایشان علم وجدان به تلیف را م گوید از محل نزاع خارج است و م گوید اگر کس در جای علم وجدان دارد بر اینه
شارع ی تلیف بر او کرده اما نم داند این تلیف متعلقش چیست و مردد بین نماز ظهر و مثلا جمعه است اینجا مجال برای

اینه بوییم آیا «اصول ترخیصیه» جریان دارد یا ندارد، نیست که در بحث گذشته عرض کردیم و لذا در عبارت امام علم
وجدان به تلیف است نه به متعلق و نه به موضوع بله م گوید اگر علم وجدان به تلیف بود اینجا اصلا ش نداریم که

موافقت قطعیه واجب و مخالفت قطعیه هم حرام است چه شبهه محصوره باشد و چه غیر محصوره باشد؛ وگفتیم چون این
اجتماع نقیضین لازم م آید یعن لازمه اش جمع بین اراده لزومیه و اراده ترخیصیه است ول آنجای که شما علم اجمال و علم

وجدان دارید که ی از این دو ظرف خمر است اینجا باز داخل در محل نزاع هست. 

ثالثاً: ببیند شما آنجای که علم به خود تلیف دارید م گویید من یقین دارم که شارع ی وجوب را اینجا آورده یعن این را یقین
دارم؛ آنوقت حالا با وجود این یقین بویید من حالا م خواهم بحث کنم آیا در اطرافش همین شارع ترخیص در ترک داده یا نه؟

این که تناقض م شود؟! اما آنجای که من علم وجدان به تلیف ندارم بله ی اماره ای بر تلیف قائم است و «اصالة
الاطلاق» م گوید وجوب اجتناب از خمر در اینجا هست که البته این ممن است مطابق با واقع باشد ممن است مطابق با

واقع نباشد.

و نته مهم که امام در این بحث تفی کردند و در ذهن شریفشان بوده این است که ما باید بین حجت و تلیف فرق بذاریم
ذاریم؛ اگر ما علم به حجت پیدا کردیم این داخل در نزاع هست و در این نزاع ملیف فرق بو بین علم به حجت و علم به ت

داریم مثل «اصالة الاطلاق» با وجود این «اصالة الاطلاق» آیا شارع ترخیص در ترک هم به ما م حجت که ی گوییم اینجای
دهد یا نه؟ اینجا مجال برای این وجود دارد؛ اما آنجای که شما علم به ی تلیف دارید ولو علم وجدان اینجا اصلا معنا ندارد

که بویید شارع آیا ترخیص داده یا نه؟ چون ترخیص م شود تناقض و تناقض هم ی از محذور های ثبوت است که در
کلمات دیران وجود دارد؛

در کلمات دیران وقت م خواهند اینجا وارد در بحث شوند م گویند امان اینه شارع بیاید ترخیص در ترک بدهد ثبوتاً
نیست؛ بخاطر دو محذور: «محذور اول»: این است که شارع اذن در معصیت داده و شارع که ما علم داریم ی تلیف برای
ما قرار داده و عقل م گوید حالای که علم داری باید اطاعت کن الان بوییم خود شارع بیاید و بوید حالا اینجا ولو تو به این
تلیف علم داری، ولو احتمال م ده این مطابق با واقع هم باشد اما من ترخیص در ترک م دهم این نم شود چون م شود

اذن در معصیت. 

«محذور دوم»:مساله تناقض است که حالا اینها را ما توضیح م دهیم. اما حالا ببینید اول آن بحث را تمام کنیم بعد وارد این
بحث بشویم بالاخره شما ممن است سؤال بفرمایید بین این بحث علم اجمال در اینجا و علم اجمال در مباحث قطع چیست؟

اگر آمدیم این نظر شریف امام را پذیرفتیم که فرق خیل روشن م شود و م گوییم در آنجا بحث در علم وجدان به تلیف
است منتها علم وجدان که اجمال است و من م دانم شارع ی وجوب برای من آورده ول نم دانم وجوب مربوط به نماز

ظهر است یا نماز جمعه؟

و ی وجوب را نمازی را شارع برای ما جعل کرده اما نم دانیم این وجوب نماز مربوط به ظهر است یا مربوط به جمعه



است؟ نات قابل توجه اینه: اولا: علم وجدان دو جور است: ‐«علم وجدان تفصیل»: شما ی وقت علم وجدان دارید به
اینه شارع بر شما نماز ظهر را واجب کرد این م شود علم وجدان تفصیل. ‐«علم وجدان اجمال»: و ی وقت علم دارید

شارع نمازی را بر شما واجب کرده لذا م گویید صد در صد شارع ی نمازی را بر من واجب کرده اما نماز ظهر است یا
جمعه م گویید نم دانم. ثانیاً: اگر از راه اطلاق و اینها بدست بیاید؛ داخل در محل نزاع است حالا اگر کس گفت من علم

وجدان پیدا کردم این را که نم شود جلویش را بست.

ثالثاً: به قول شیخ انصاری ‐که امام هم به عبارت شیخ تمس م کند‐ شیخ فرموده است: نزاع در جریان «اصول
ترخیصیه»، «ف غیر ما علم باجماع او ضرورة» در غیر آن موردی است که شما از راه اجماع یا از راه ضرورت، حالا از راه
ضرورت فهمیدید که الان در روز جمعه یا نماز ظهر واجب است یا نماز جمعه یعن «بالضرروة» م دانید که خدا ی نمازی

را بر شما واجب کرده و «بالضرروة» مدانید که این طور نیست که در روز جمعه بر شما نمازی واجب نباشد و ضرورت دین
این است که ی نمازی واجب است اما نم دانید نماز ظهر است یا جمعه و اینجا امام م فرماید این از محل نزاع خارج است

و خود شیخ هم در رسائل فرموده «ف غیر ما علم باجماع او ضرورة».

نظر مختار: در صورت که فرق چهارم (نظر امام) را بپذیریم فرق روشن است اما اگر نظر ایشان را نپذیریم حق با نظر محقق
اصفهان است حالا م خواهیم این را عرض کنیم اگر ما آمدیم این نظریه امام را پذیرفتیم فرق خیل روشن م شود؛ اما اگر

کس گفت نه؛ نزاع هم در اینجا و هم در آنجا عام است یا لا اقل این طور گفت که نزاع در آنجا منحصر به علم وجدان است اما
نزاع در اینجا عام است و فرق نم کند چه آنجای که شما علم وجدان به تلیف داشته باشید و چه آنجای که برای رسیدن به

تلیف از راه اماره یا ی دلیل دیر ظن به تلیف رسیده باشید؛ بالاخره نزاع در اینجا عام است و آن وقت باید این طور عرض
کنیم بوییم حق با مرحوم محقق اصفهان است که ایشان فرمود حیث بحث فرق م کند در آنجا ما م خواهیم بحث از شئون

علم و اقتضای علم بنیم و بوییم علم چه اقتضای دارد؟ اما در ما نحن فیه و در بحث «اصالة الاحتیاط» م خواهیم بوییم
ش چه اقتضای دارد و جهل چه اقتضای دارد و اگر کلام امام را ما نپذیریم دیر فرق منحصر م شود به همین کلام که

مرحوم محقق اصفهان فرمودند. 

رد ی توهم از جانب امام خمین در مقام:

ادله واقعیه به «اصول ترخیصیه» تقیید نم خورند. خوب حالا در اینجا باز قبل از اینه وارد اصل بحث بشویم ی تنبیه در
نیم و بعد وارد بحث بشویم در ص 181 از ج 3 کتاب «تهذیب الاصول» مکلمات امام وجود دارد که آن را هم عرض ب

فرمایند: ما وقت بحث م کنیم که در اطراف علم اجمال آیا «اصول ترخیصیه»جاری است یا نه؟ کس توهم نند بحث در این
است که آیا ادله واقعیه اینجا تقیید م خورد به این «اصول ترخیصیه»یا تقیید نم خورد؟

یعن ما وقت باز کلمات دیران را ببینیم در کلمات دیران م بینیم مساله این طوری مطرح شده که: اگر آمدیم گفتیم در
ام باید تقیید بخورد و اگر گفتیم «الخمر حرام»که یاصول ترخیصیه»جاری است آن ادله واقعیه اح» اطراف علم اجمال
حم واقع هست اما اینجای که نم دانیم کدامی از اینها خمر است و فرض م کنیم که ادله «اصول ترخیصیه»جریان

دارد؛ نتیجه جریان این مشود که بوییم «الخمرحرام» مر در موردی که «مردد بین الانائین» باشد؛ مر در موردی که اجمال
س این مطلب را گفتند یعنکه گفتند «اصول ترخیصیه»جریان ندارد ع در آن موجود باشد و تقیید بزنیم و از آن طرف آنهای

گفتند ادله احام واقعیه م آید این «اصول ترخیصیه»را تقیید م زند و ما ی اصل داریم بنام «اصالة الطهارة» و بنام
«اصالة الاباحة» و «اصالة البرائة» که اینها از «اصول ترخیصیه»است اگر آمدیم گفتیم این «اصول ترخیصیه»در ما نحن فیه
شامل نمشود معنایش این است که آن ادله واقعیه احام آمده اینها را تقیید زده؛ مگوییم «اصالة البرائة»و «اصالة الاباحة»
اجمال م واقعح که مستلزم مخالفت با ی نشود و آنجای م واقعح کند که موجب مخالفت با ی جریان پیدا م جای

بشود آنجا این اصل ترخیص جریان ندارد. نته اینه: حالا تقدیمش یا به تقیید یا به تخصیص و یا به ورود باشد الان روی این



عناوین کاری نداریم بله اجمالا م خواهیم بوییم یعن علماء گفتهاند و در کلمات هم البته نه به این صراحت بله گاه اوقات
ی اشارهای دارند گفتند که: اگر ما گفتیم «اصول ترخیصیه»جاری است این مقید به ادله واقعیه احام است. 

و عسش اگر گفتیم «اصول ترخیصیه»جاری نیست آن ادله واقعیه احام مقدم بر این «اصول ترخیصیه»م شود و مقدم
شدنش یا به تقیید است و یا به ورود است و به هر نحوی که م خواهد از انحاء تقدم باشد. بیان تنبیه از جانب امام:

نزاع در تقیید ی بر دیری نیست بله نزاع در این است که در موارد وجود علم اجمال به تلیف از راه اماره و اصالة
ته ای که امام در اینجا به عنوان تنبیه بیان مکند؟ ن الاطلاق، آیا شارع ملاک «اصول ترخیصیه» را بر ملاک اماره مقدم م

کنند و مطلب بسیار مهم است این است که اصلا نزاع در جریان «اصول ترخیصیه» در اطراف علم اجمال در این نیست که
کدام، کدام را تقیید بزند و کدام بر کدام مقدم بشود به ی از انحاء تقدم نه، بله نزاع در این است که آیا در مواردی که ما علم

وجدان به تلیف نداریم و به ی تلیف از راه اماره مثل «اصالة الاطلاق» رسیدیم ِآیا شارع م آید ملاک در «اصول
ترخیصیه»را مقدم کند بر ملاک این اماره یا نه؟

که بحث در باب تزاحم م رود و اگر گفتیم شارع «اصول ترخیصیه»را جاری کرده معنایش این است که شارع بخاطر رعایت
گویید خوب الان ش آیید م فرماید: شما چطور در شبهات بدویه م ملاک اهم از آن ملاک اماره دست برداشته و م ی

م کنید آیا این مایع خون است یا نه لذا شبهه، شبهه بدوی است در اینجا «اصالة الطهارة»م گوید پاک است آیا با این
«اصالة الطهارة»آمدید «اجتنب عن الدم» یا «النجس و حرام» را شما تقیید زدید؟ نه نم آیید بویید که شارع که فرموده «الدم

نجس» مقید است به آنجای که علم پیدا بنید؛ نه هیچ وقت این را نم گوید و در شبهه بدوی م آید «اصالة الطهارة» و
«اصالة البرائة» را جاری م کنید بدون اینه بخواهید بوسیله این جریان آن دلیل حم واقع را تقیید بزنید ابدا چنین نیست؛

خوب حالا که تقیید نم زنید شارع اینجا چار کرده؟ از شما م پرسیم شارع در لوح محفوظ فرموده «الخمر نجس و حرام» و
الان هم شما این مایع را به شبهه بدویه نه شبهه مقرون به علم اجمال‐ ش م کنید خمر است یا نه شارع فرموده اینجا

«اصالة الاباحة»جاری م شود و «اصالة الاباحة»را جاری م کنید و حالا اگر در واقع هم این خمر باشد این «اصالة
الاباحة»نم آید «الخمر حرام و نجس» را تقیید بزند؛ پس شارع در اینجا چه کرده در اینجا شارع کسر و انسار ملاکات کرده و
شارع برای ی ملاک اهم که امام اینجا اشاره م کنند به اینه ملاک اهم ی جهتش این است که مردم اگر بخواهیم همیشه در

شبهات موضوعیه مردم را بوییم احتیاط کنید! احتیاط کنید! احتیاط کنید!

اگر این گونه بوییم اینها از دین اعراض م کنند که این هم خودش نته لطیف است که فرمودند و من در کلام دیران ندیدم؛
«اعراض عن الدین»و ب رغبت از دین برای مردم بوجود م آید؛ لذا شارع برای حفظ این ملاک م گوید شما اصل اباحه را

جاری کن اما این «اصالة الاباحة»نم آید آن دلیل حم واقع را تقیید بزند یا اساسا م فرماید در جای که ی خبر واحدی بر
خلاف واقع قائم م شود واقع این است که نماز جمعه واجب است ول این خبر واحد م گوید واجب نیست و آنجا که شارع

م گوید عمل به خبر واحد و عمل به اماره لازم است.

آیا این خبر واحد م آید آن حم واقع را تقیید م زند مگوییم نه؛ پس شارع چار کرده م فرماید: کسر و انسار ملاکات
کرده و م فرماید نظیر این دو مورد در ما نحن فیه است یعن در ما نحن فیه ی طرف «اصالة الاطلاق» م گوید باید از این

دو ظرف اجتناب کنید و طرف دیر «اصالة الاباحة»است؛ ما که بحث م کنیم آیا در اطراف معلوم بالاجمال «اصول
ترخیصیه»جاری م شود بحث در این است که آیا ی ملاک اهم که شارع او را در نظر بیرد و بر ملاک حم واقع مقدم

بند وجود دارد یا نه؟ اما بحث تقیید و تخصیص و ورود و حومت و تقدم ی دلیل بر دلیل دیر به حسب لفظ نیست بله
بحث در این است که آیا ی ملاک اهم در کار هست تا شارع بیاید این «اصول ترخیصیه»را بیاورد یا نه؟ نظر مختار: امام با

از موارد برای کشف واقع، از منظر شارع با قضایا برخورد م توجه عمیق به مباحث و عنایت به حقیقت مطالب، در برخ



کردند. 

ببینید اینجا من ی نتهای را عرض کنم این خیل جاها بدرد م خورد این را هم ما باز از خود روش اجتهادی امام استفاده
کردیم اما گاه اوقات در مباحث توجه عمیق خودشان را م برند روی حقیقت مطلب و حقیقت مطلب چیست؟ یعن حالا این
اوقات خودش را م ه امام گاهباشد به این ه حالا تعبیر درسته مطلب روشن بشود نه ایننیم برای اینخواهیم ب تعبیر را م
نشانند جای شارع و م گوید اگر «شارع بما انه شارع» م گوید اینجا ی ملف ی حم برایش معلوم بالاجمال است من
بخواهم اجازه بدهم هر دو طرف را ترک کند من به چه ملاک م توانم این ترخیص را بدهم؟ باید من شارع بیایم اهم و مهم بنم

و ببینیم آیا آن ملاک ترخیص، اهم از ملاک حم هست یا اهم از ملاک حم نیست؟ و این مطلب را عرض کردم.

خیل از جاهای فقه و اصول دیر اگر امام نظری را دارند مبتن بر همین است اساسا اگر امام به نظریه «خطابات
قانونیة»رسیدهاند برای این است که خودشان را جای شارع م نشانند و آن وقت م گویند حالا بررس کنیم و الا اگر انسان

ند و در همان مسیر و در همان خط راه را بخواهد طران مطرح کردند بکه دی خودش را بخواهد درگیر و دارهای همین نزاع
کند به واقع نم رسد و واقع الان همین است که خدا م بیند ملف در ی جای م داند ی از این دو ظرف خمر است و

«اصالة الاطلاق»ای هم که در اختیارش هست م گوید باید از هر دو اجتناب کن حال آیا من شارع م توانم اینجا هم ترخیص
و هم ترک را اجازه بدهم یا نه؟ حالا این کلام امام را هم ملاحظه کنید تا فردا انشاء اله.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


