
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 220 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِینالطَّاه ِبِینالطَّی هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ینالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

 بررس مقدمات بحث اصالة الاحتیاط؛ بیان فرق بین مباحث علم اجمال در بحث قطع و مباحث «علم اجمال» در بحث
،دارد از نظر بحث که در بحث «اصالة الاحتیاط» باید مطرح بشود این است که، چه فرق از مقدمات اصالة الاحتیاط» ی»

بین آنچه که اصولیین در مباحث قطع مطرح م کنند و آنچه را که در مباحث «اصالة الاحتیاط»مطرح م کنند؟ در بحث
کنیم که یا دوران بین متباینین است و یا دوران بین اقل و اکثر ارتباط اصالة الاحتیاط» ‐ البته بعد از آن که اقسام را ذکر م»
است‐ این مساله مطرح م شود که: آیا در دوران بین متباینین در اطراف «علم اجمال» آیا اصول عملیه جریان دارد یا خیر؟

و آیا امان جریان اصول عملیه هست یا خیر؟

و به تعبیر دیر: آیا «علم اجمال» علیت تامه برای وجوب موافقت و حرمت مخالفت دارد و یا مقتض است برای وجوب
موافقت و حرمت مخالفت؟ در این جا این بحث مطرح م شود یعن ان شاء اله این بحث را مطرح خواهیم کرد. حال سؤال
این است که: در مباحث قطع هم که این بحث مطرح شد چه اینه آخرین بحث که در مباحث قطع علماء مطرح م کنند این
است که آیا «علم اجمال» مانند علم تفصیل منجزیت دارد یا خیر؟ و آن وقت آنجا به این مساله اشاره م کنند که آیا علیت

تامه دارد برای تنجز یا مقتض است برای تنجز؟ خوب این بحث آنجا مطرح شده و حال که مجدداً دارد این جا مطرح م شود،
آیا فرق بین این دو بحث وجود دارد یا اینه نه ی بحث تراری است؟ فرق اول از منظر محقق انصاری: در بحث قطع از

حیث جواز مخالفت قطع بحث م شود اما در بحث اصالة الاحتیاط از حیث موافقت قطع بحث م شود. 

مرحوم شیخ انصاری م فرماید: در بحث «علم اجمال» از نظر اینه مخالفت قطعیه حرام هست یا نه؛ ما بحث م کنیم اما در
بحث «اصالة الاحتیاط» از نظر اینه موافقت قطعیه آیا واجب است یا خیر، ما بحث م کنیم؛ شیخ اعظم فرق بین این دو بحث
را این طور قرار دادند که: در مباحث قطع از حیث حرمة المخالفة ما بحث م کنیم و آیا مخالفت قطع جائز است یا نه؟ اما در

بحث «اصالة الاحتیاط» که م خواهیم مساله احتیاط را جاری بنیم بحث این است که آیا موافقت قطع واجب است یا نه؟
نته اینه: بحث «علم اجمال»، دو مصداق ندارد ول ی جهتش را آنجا بحث م کنند و ی جهتش را اینجا بحث م کنند.

البته تنجز دو اثر دارد ی حرمة المخالفة است و ی وجوب الموافقة؛ منتها آنجا ی اثرش را بحث م کنند و در اینجا این
اثرش را مورد بحث قرار م دهند. مناقشه محقق اصفهان نسبت به فرق اول: نظر محقق انصاری بلا وجه است، زیرا حرمت
مخالفت قطعیه متوقف است بر قائل شدن به عدم مانعیت جهل تفصیل؛ این فرمایش مرحوم شیخ اعظم مورد اشال مرحوم

محقق اصفهان در حاشیه کتاب کفایة الاصول قرار گرفته؛ مرحوم اصفهان م فرماید: این کلام شیخ بلاوجه است؛ چون
حرمت مخالفت قطعیه متوقف است بر اینه آیا در موارد«علم اجمال» که در موارد «علم اجمال» هم علم وجود دارد و هم

جهل؛ یعن هم علم وجود دارد به ی عنوان مجمل و مردد و هم جهل وجود دارد نسبت به متعلق؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در «علم اجمال» هر جا ی «علم اجمال» وجود دارد، ی جهل تفصیل در ذاتش نیز هست و شما وقت م گویید «علم
اجمال» دارم ی از این دو ظرف خمر است یعن تفصیلا نم دانم این ظرف خمر است و تفصیلا جاهلم که این ظرف دوم
خمر است؛ آن وقت مرحوم اصفهان م فرماید: حرمت مخالفت قطعیه متوقف است بر اینه بوییم جهل تفصیل مانعیت

ندارد؛ لذا م فرمایند این کلام شیخ را ما نم توانیم بپذیریم فرق دوم از منظر محقق اصفهان: در مباحث علم اجمال در بحث
قطع، بحث از شئون علم است؛ اما در مباحث علم اجمال در بحث اصالة الاحتیاط، بحث از شئون جهل است. 

و خود مرحوم محقق اصفهان فرق دوم را ذکر کرده و م فرماید: در بحث علم اجمال ما بحثمان از شئون علم است و بحث
ما از مقتضیات علم است و م گوییم این علم، «من حیث انه علم» چه اقتضای دارد؟ آیا اقتضای تنجز یعن «حرمة المخالفة
دارد و علم چه اقتضای وییم علم چه خاصیتاین است که ب «و وجوب الموافقة» را دارد یا خیر؟ بحث ما در «علم اجمال

دارد؟ اما در ما نحن فیه در بحث «اصالة الاحتیاط» بحث ما در شئون جهل است و بحث ما در این است که آیا این جهل
تفصیل عقلا یا شرعا از آنچه را که علم اقتضا دارد مانعیت دارد یا ندارد؟

و علم اقتضا دارد دو چیز را حرمت المخالفة و وجوب الموافقة را و این مقتضای علم است و این اثر علم است؛ منتها به نحو
اقتضا؛ اما حالا م خواهیم ببینیم جهل تفصیل عقلا یا شرعا مانع از فعلیت این اقتضا هست یا نه؟ در بحث «اصالة الاحتیاط»

اگر گفتیم «اصالة الاحتیاط» در این موارد دوران بین متباینین جاری م شود این معنایش این است که جهل تفصیل مانع از
بحث از شئون جهل است یعن فرمایند: آنچه که مناسب این مقام است همین جهت دوم است یعن مقتضای علم نیست؛ لذا م
بحث از خواص جهل است ول آنچه که مناسب مباحث قطع است آن جهت اول است یعن بحث از شئون علم و خواص علم
است؛ این مطلب را مرحوم اصفهان خیل محم بر آن استقرار پیدا م کنند و م فرمایند: فرق میان این دو بحث این است؛

حالا فرق های دیر را هم بوییم تا نتیجه بیریم. فرق سوم از منظر برخ از اصولیین: در مباحث قطع، بحث از اصل اقتضای
تنجزیت علم اجمال است اما در مباحث اصالة الاحتیاط، بحث از مقدار اقتضاست.

و ی فرق سوم وجود دارد و در بعض از کلمات ذکر شده و آن این است که در بحث از مباحث قطع آنجا بحث از اصل
اقتضاست حال آیا «علم اجمال» اساسا اقتضای تنجز را دارد یا نه؟ یعن همانطوری که علم تفصیل آنجا منجزیتش روشن

است آیا «علم اجمال» اقتضای تنجز را دارد یا نه؟ و بحث از اصل اقتضاست؛ بعبارة اخری: در مباحث «علم اجمال» عمدتا
بحث را حول حرمت مخالفت م آوردند که عرض کردیم فرق اول بود که شیخ بیان کرد؛ اما نسبت به حرمة المخالفة از جهت

اصل اقتضا بحث م شود که آیا «علم اجمال» مقتض حرمة المخالفة هست یا نه؟ اما در ما نحن فیه بحث از مقدار
اقتضاست؛ یعن آیا دائره اقتضا آنقدر زیاد است که وجوب الموافقة را هم شامل م شود یا نه؟ که البته این همان فرق شیخ

است منتها به ی تعبیر دیر چه اینه شیخ فرمود فرق این بحث و آن بحث این است که آنجا در حرمة المخالفة است و اینجا
در وجوب الموافقة است؛ حالا در این فرق م گوییم آنجا بحث در اصل اقتضاست و اینجا در مقدار الاقتضاء و دائره

اقتضاست. 

«ر اقل آثار و اقل اقتضا برای «علم اجمالدی آید؛ یعن بعبارة اخری: اگر اصل اقتضای تنجز ساقط شد حرمت المخالفة م
همین حرمت مخالفت قطعیه است؛ اما مساله وجوب موافقت قطعیه ی مقداری نیاز به دلیل قوی تر و نیاز به ی اقتضای
است؛ یعن علم تفصیل هم سن «ر «علم اجمالوییم دیگوییم مقدار الاقتضا و یا کیفیة الاقتضاء که ب قویتر و حالا م

همانطور که در علم تفصیل هم حرمت المخالفة وجود دارد و هم وجوب الموافقة در «علم اجمال» هم هر دو آنها وجود دارد.

آن وقت این جهت دوم که بحث از مقدار اقتضا و کیفیت اقتضاست در بحث «اصالة الاحتیاط» مطرح بشود. مناقشه محقق
اصفهان نسبت به دو بحث از فرق سوم؛ مناقشه بر بحث اول فرق سوم: در بحث قطع، اگر کس قائل به حرمت مخالفت قطعیه
تردید ندارد. و باز مرحوم اصفهان که احدی در اقتضای علم اجمالاقتضا ندارد! در حال نشود لذا باید گفته شود علم اجمال

در کتاب «نهایة الدرایة»ج 4 ص 230 همانطور که فرق شیخ را نپذیرفتند، این فرق را هم مورد اشال قرار م دهند؛ ایشان



مفرمایند: در این فرق کس که در دو قسمت فرق گذاشته یعن ی راجع به اینه «علم اجمال» آیا اقتضای حرمت مخالفت
قطعیه دارد یا ندارد؟

مرحوم اصفهان م فرماید: لازمه این قسمت از کلام این است که اگر کس قائل به حرمت مخالفت قطع نشود باید شما
بویید پس اقتضا هم ندارد؛ در حالیه در اقتضایش احدی تردید ندارد؛ یعن جای که «علم اجمال» وجود دارد این «علم

اجمال» در اینه برای حرمت مخالفت قطع مقتض است تردیدی وجود ندارد و لازمه کلام شما که م گویید در آنجا بحث
در اصل اقتضاست این م شود که اگر کس حرمت مخالفت را قبول نرد بوید «علم اجمال» اقتضا ندارد و این را گفتیم را

که مسلم اقتضایش در نزد احدی مورد تردید نیست؛ یعن ممن است کس بوید این اقتضاء فعلیت پیدا نم کند، اما اصل
اقتضا محل تردید نیست؛ مناقشه بر بحث دوم فرق سوم: در بحث «اصالة الاحتیاط»، وجوب موافقت قطعیه مبتن بر مبنای

لزوم دفع احتمال عقاب است که این مبنا دو اشال دارد. 

و م آیند سراغ قسمت دوم این فرق و در قسمت دوم بیان شد که مساله وجوب موافقت قطعیه مربوط به کیفیت و مقدار
اقتضاست؛ مرحوم اصفهان م فرماید: این مطلب مبتن بر ی مبنای است و ما دو اشال به آن مبنا داریم و آن مبنا این
است که بوییم وجوب موافقت قطعیه از باب دفع احتمال عقاب است؛ و مساله لزوم دفع احتمال عقاب از شئون احتمال

و م جوری دفع کن گوید این احتمال را باید ی دهد اینجا عقل م که انسان احتمال عقاب م وییم جایعقاب است و ب
فرماید این حرف دوم یعن وجوب موافقت قطعیه اگر مربوط به مساله کیفیت اقتضا و مقدار اقتضا باشد مبتن بر این مبناست

در حالیه دو اشال داریم.

اشال اول: در ما نحن فیه بحث از مقدار اقتضا نیست و اگر باشد باید در مباحث قطع مطرح شود «اشال اول»: این است که
در ما نحن فیه اساسا بحث از مقدار اقتضا نیست چون اگر بحث از مقدار اقتضا باشد این هم بر م گردد به همان بحث از علم

و این هم از شئون علم است و باید در مباحث قطع مطرح بشود؛ خوب چه فرق م کند که شما در مباحث قطع هم بحث از
اصل اقتضا بنید و هم بحث از مقدار اقتضا بنید و هر دو اش مربوط به علم است و کاری به ش ندارد که الان ما در اصول
عملیه در باب ش و جهل بحث م کنیم و ما داریم بحث از ش در تلیف و ش در ملف به و امثال اینها م کنیم؛ لذا اگر

بحث از وجوب موافقت قطعیه مربوط به مقدار اقتضا باشد این هم بر م گردد به همان بحث مباحث علم و از شئون علم و
قطع م شود؛

این اشال اول بود. اشال دوم: اینه لزوم موافقت قطعیه از ناحیه احتمال عقاب باشد مورد قبول نیست؛ زیرا دفع ضرر
محتمل خصوصا اگر اخروی باشد واجب است. «اشال دوم»: این است که م فرمایند اساسا ما قبول نداریم که لزوم

موافقت قطعیه از ناحیه احتمال عقاب باشد و بوییم چرا موافقت قطع واجب است، برای اینه دفع عقاب محتمل واجب
است؛ به عبارت دیر: دفع ضرر محتمل خصوصا اگر ضرر، ضرر اخروی باشد واجب است؛ ایشان م فرماید ‐البته اینجا

دیر دنبال نردند ول از کلمات دیرشان استفاده م شود که مساله وجوب موافقت قطعیه بخاطر خود وصول تلیف، به
ملف است؛ و تلیف الان واصل به ملف شده و حجت برای ملف قائم شده و مخالفت با این حجت ظلم بر مولاست و نباید

ظلم بر مولا بشود و بحث دفع از عقاب محتمل نیست. 

نته اینه: اولا: اگر موافقت با تلیف ننیم ظلم بر مولا کردیم و تلیف هم ثابت و منجز است و اگر تلیف منجز شد موافقت
قطع واجب است یعن ی کاری نن که ظلم بر مولا بشود و مخالفت قطعیه مسلم ظلم است و موافقت قطعیه هم اگر نشود

مسلما ظلم است یعن اگر موافقت احتمالیه کردید در اینجا هم حق مولا را هم انجام ندادید چون ی تلیف مولا به شما ملف
کرده و شما انجام ندادید و شما در آنجای که علم تفصیل دارید اگر آمدید موافقت احتمال انجام دادید اینجا احتمال ظلم بر

لیف معیناً این است ولدانید متعلق ت دانید متعلق به صلات است حالا اگر آمدید و م م لیفت دهید؛ و شما ی مولا را م
احتمال هم م دهید شارع این را، بدل این تلیف قرار داده باشد و آن معینا متعلق تلیف است و شما هم علم تفصیل دارید و



احتمال م دهید شارع او را بدل این قرار داده و آمدید او را انجام دادید این فایده ای ندارد و اینجا وقت احتمال م دهید این
بدل او باشد، این موافقت احتمالیه م شود؛

مثلا ببینید در فرض که وضو بر شما متعین است و بویید حالا احتمال م دهم اگر تیمم هم انجام بدهم این کاف از غرض
مولا باشد م گوییم این فایده ای ندارد؛ البته عرض کردم اینجا مرحوم اصفهان مساله ظلم را مطرح نرده ول از مجموع

کلمات اصفهان استفاده م شود که ایشان وقت م خواهد بوید مخالفت حرام است و موافقت واجب است از باب اینه باید
حق مولا را اتیان بنیم و هم در ناحیه مخالفت و هم در ناحیه موافقت؛ ایشان نظرش این است. ثانیاً: اگر حجت قائم نشده باشد

این خروج از زی عبودیت نم شود ول اینجا حق اجمالا ثابت شده است و تلیف اجمالا ثابت است.

حالا اینها را عرض کردیم. فرق چهارم از منظر امام خمین(ره): بیان محقق انصاری در اینجا مشوش است و بحث در ما نحن
فیه در دو مقام است. به نظر م رسد بیان را که امام خمین دارند ولو اینه ایشان به عنوان اینه فرق بین این بحث و آن بحث

چ هست ابتدا این را به این عنوان شروع نردند بله به عنوان اینه محل نزاع چیست شروع کردند؛ یعن به عنوان بیان محل
نزاع مطرح م کنند و آن وقت کاملا بین اینجا و آنجا فرق روشن م شود؛ امام م فرمایند: اینجا بحث در دو مقام است و

قبلش هم م فرمایند که کلمات شیخ انصاری در اینه محل نزاع چیست ی مقداری مشوش است «و لا یخلو عن اختلاط» و
ی مقداری خلط شده است. 

مقام اول: اگر علم اجمال به نحو علم وجدان به تلیف(علم وجدان اجمال) باشد؛ در اینجا اصلا مجال برای جریان اصول
عملیه ترخیصیه در اطراف علم اجمال نیست بله اجتماع نقیضین لازم م آید. بخلاف نظر میرزای قم و محقق خوانساری.

«مقام اول»: این است که م فرماید اگر کس «علم اجمال» اش به نحو علم وجدان باشد یعن ی علم وجدان به تلیف دارد
منتها به نحو اجمال یعن م داند در لوح محفوظ خدا ی چیزی را بر او واجب کرده و م داند خدای تبارک و تعال راض به

ترک او نیست اما م داند یا نماز ظهر است یا نماز جمعه اینجا امام م فرمایند اصلا مجال نیست که بحث کنیم که آیا در
اطراف این «علم اجمال» اصول عملیه ترخیصیه جاری م شود یا نه؟

نه از این باب که بوییم «علم اجمال» منجز است و مخالفت قطع حرام و موافقت قطع واجب است و از این باب نیست؛
بله م فرمایند اجتماع نقیضین لازم م آید به این بیان که شما علم دارید که در لوح محفوظ ی اراده لزومیه حق تبارک و

تعال بر انجام این عمل است؛ حالا اگر بخواهید از طرف حق تبارک و تعال در اطراف این «علم اجمال»«اصول ترخیصیة» را
جاری بنید این تناقض لازم م آید و اجتماع نقیضین م شود و این معنایش این است که بوییم هم شارع اراده لزوم دارد و

هم ندارد؟!

آن وقت این مطلب که از مرحوم محقق خوانساری و مرحوم میرزای قم که این دو بزرگوار از کسان هستند که م گویند در
اطراف «علم اجمال»، اصول عملیه ترخیصیه جریان دارد؛ و م فرماید: «لا اظن ان العلمین الخوانساری و القم جوزا

الترخیص ف هذه الصورة» و بعد م فرمایند: از برخ از کلمات شیخ اعظم انصاری استفاده م شود که این فرض داخل در
نزاع هست چون شیخ وقت م خواهد اشال کند ‐که ما بعدا اشالات شیخ را بیان م کنیم‐ شیخ م گوید آنچه که مانع از
جریان اصول است مانع ثبوت است و استحاله ثبوت دارد و این استحاله ثبوت بر م گردد به اجتماع نقیضین؛ اما م فرمایند

از برخ از کلمات دیر شیخ استفاده م شود که این مورد یعن موردی که «علم اجمال» به نحو علم وجدان است صدر
درصد علم وجدان داریم به اینه در واقع این چنین است و این داخل در محل نزاع نیست و این مقام اول بود مقام دوم: اگر
علم اجمال متخذ از اطلاق یا ظهور باشد و یا به نحو تعبدی باشد؛ در اینجا بحث از جریان اصول عملیه ترخیصیه در اطراف

علم اجمال مطرح است و این مقام دو صورت دارد. 

«مقام دوم»: اما م فرمایند مقام دوم آنجای است که «علم اجمال» ما متخذ از ی اطلاق باشد اما پای علم وجدان دیر در



کار نباشد و ی اطلاق و ی ظهوری مثلا م گوییم شارع فرموده: «لاتشرب الخمر»آنجای که خمر معین است مسلما شامل
م شود حال بوییم «لاتشرب الخمر»اطلاقش خمر مردد بین الانائین را هم م گیرد و م گوییم اینجای هم که مردد بین

الانائین است اینجا هم «لاتشرب الخمر» م آید. خوب حالا الان ما از کجا م گوییم اینجا «لاتشرب الخمر» جریان دارد علم
وجدان که ما نداریم از راه تمس به اطلاق وارد شویم و اینجا بیایم بحث کنیم که آیا در اطراف «علم اجمال» اصول عملیه

ترخیصیه جریان دارد یا ندارد.

نته اینه: اولا: اطلاق مفید علم نیست و از امارات است و فقط نائین م گوید اینها قائم مقام علم اند و اینها علم تعبدی اند؛ اما
امام حت ظاهرا آقای خوی قائلند اینها علم تعبدی نیستند. ثانیاً:«علم اجمال» داریم که ی از این دو ظرف خمر است اما

«حرمة الخمر» و تلیف به لزوم اجتناب از خمر؛ الان علم وجدان نداریم که شارع در لوح محفوظ به ما فرموده حت آنجای که
اجمالا اطرافش مردد است باز باید اجتناب کنید بله از راه اطلاق وارد شدیم.

ثالثاً: در اینجا «علم اجمال» به موضوع داریم یعن «علم اجمال» داریم ی از این دو ظرف خمر است این ی و از آن طرف
اماره و «اصالة الاطلاق» م گوید جای که م دان ی از این دو ظرف خمر است اجتنابش بر تو واجب است یعن این

طرفش و لزوم اجتناب را ما علم وجدان نداریم بله اماره مگوید. آن وقت امام م فرمایند: بحث در اینجا این است که اینه
اصولیین بحث م کنند در اطراف «علم اجمال» آیا «اصالة الاباحة» و «اصول ترخیصیة» جریان دارد یا نه؟ بحث به این بر

م گردد که آیا این «اصول ترخیصیة»،«اصالة الاطلاق» را قید م زند یا نم زند؟ خلاصه اینه: ببینید امام خمین(ره)
مفرمایند: بحث که مربوط به مباحث قطع است مربوط به مقام اول است یعن آنجای که ما «علم اجمال» وجدان داریم و

بحث که مربوط به این بحث است آنجای که «علم اجمال» ‐حالا تعبدی اسمش را بذاریم‐ مثل اماره و اینها؛ یعن «علم
اجمال» تعبدی که وجدان نیست که مربوط به مقام دوم است. 

ایشان م گوید: محل بحث در اینجاست که این را هم ایشان آن را دو صورت م کند حالا روی کلام ایشان باید تامل بشود تا
از کلمات شیخ‐ ببینید چقدر امام به عبارت شیخ تسلط دارد در رسائل – م فرماید از بعض ببینیم تام است یا نه؟ ایشان م

فرماید: از بعض از عبارات شیخ در این بحث استفاده م شود که در بحث «اصالة الاحتیاط» نزاع در همین مقام دوم است و
حالا چرا و از کدام عبارت شیخ چنین استفاده مشود این را بعدا عرض خواهیم کرد و بعد در آخر م فرمایند:

ما از مجموع کلمات شیخ استفاده م کنیم که در ما نحن فیه یعن در بحث «اصالة الاحتیاط»– که مآییم بحث م کنیم آیا
لیف قطعغیر ما علم وجدانا وجود ت فرمایند: «البحث ف جریان دارد یا نه؟ م «اصول عملیه در اطراف «علم اجمال
لایرض المول بترکه» یعن بحث در آنجای است که ما علم وجدان به ی تلیف که مولا راض به ترکش نباشد، نداشته

باشیم؛ اما اگر «علم اجمال» به ی چنین تلیف داشته باشیم او خارج از محل بحث است و در مباحث قطع است؛ آن وقت
م گویند: در همین جا که بحث اماره در کار است باز دو صورت است. صورت اول مقام دوم: اگر علم به وجود تلیف در

واقع باشیم اما نم دانیم تلیف چیست ول م دانیم مولا راض به ترکش نیست و احتمال مطابقت این اماره را با او م دهیم؛
این مورد خارج از محل بحث است.

«صورت اول»: ی وقت علم داریم که ی تلیف در واقع هست و ما نم دانیم تلیف چیست؟ اما م دانیم مولا راض به
ترکش نیست و احتمال م دهیم این اماره با او مطابق باشد، در اینجا م فرماید این هم خارج از محل بحث است؛ آنجای که

«اذا علم الملف علما جازما بان التلیف الواقع عل فرض تحققه» و اگر این تلیف در واقع باشد «فعل لایرض المولا
بترکه» و م فرمایند این هم از محل بحث خارج است. خوب دقت کنید اینجای که الان اماره داریم بوییم ملف م گوید اگر

تلیف در واقع باشد مولا راض به ترکش نیست، م فرمایند این هم جای بحث ندارد که ما بوییم اطرافش اصول عملیه جاری
م شود یا نه؛



صورت دوم مقام دوم: اگر علم به وجود تلیف در واقع نداشته باشیم ول ی اماره و اصالة الاطلاق و اصول ترخیصیه وجود
دارد؛ این مورد داخل در محل بحث است. 

«صورت دوم»: اما شق دوم این است که چنین علم هم وجود ندارد و ما هستیم و ی اماره و ی «اصالة الاطلاق» و از آن
طرف هم «اصول ترخیصیة»؛ اینجا مخواهیم ببینیم آیا شارع آمده رعایت مزاحمت را بند و بوید اگر این اطلاق ی مزاحم
اقوی پیدا کرد و اصول عملیه ترخیصیه آمد آیا او جاری بشود یا نه؟ م فرمایند در بحث «اصالة الاحتیاط» نزاع در این فرض

دوم از مقام دوم است. حالا اگر خواستید کلام امام و آنچه که من الان آن را از ایشان نقل کردم باید به کتاب «تهذیب الاصول»
ج 3 ص 308 در اول بحث «اصالة الاحتیاط» مراجعه کنید و این کلام را آنجا ملاحظه کنید؛

روز سه شنبه‐ ولادت حضرت زهرا(س) و دروس تعطیل است و البته روز چهارشنبه هم ما ی لازم به ذکر است فردا –یعن
جلسه مهم را در کرج داریم و با اینه نم خواهیم اینقدر درس تعطیل بشود ول از اختیار ما هم خارج است زیرا سالهای

گذشته هم این جلسه بوده و از آقایان بخاطر این جهت عذر خواه مکنم؛ انشاء اله روز شنبه درس برقرار است و ما خدمت
آقایان مرسیم.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّیِبِین الطَّاهرِینَو السَم علَیم و رحمةُ اله و برکاتُه‌.


