
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۳۱ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 218 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِینالطَّاه ِبِینالطَّی هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ینالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین.

من مقدمتاً از اینه روز چهارشنبه در درس حاضر نشدم عذر خواه کنم برای اینه آن روز از طرف آقایان در مشهد «نائب
الزیارة»بودم؛ به چند جهت این سفر انجام شد از جمله: اولا: توفیق اصل زیارت بود؛ ثانیاً: ی جلسه مفصل را برای مرحوم

والد در مشهد گرفته بودند که تقریبا همه بزرگان و اعاظم مشهد حضور داشتند و لازم بود که من هم در آنجا شرکت کنم؛ ثالثاً:
علاوه بر این دو مورد، روز پنج شنبه دو سخنران هم در مشهد داشتیم.

البته من به بعض از آقایان عرض کردم که هر چند تعطیل شدن درس برای ما سخت است اما اگر ی مجوز و مصحح مثل
این امور نباشد قطعا درس تعطیل نم شود و نباید تعطیل شود؛ حالا روز چهارشنبه هم با توجه به اینه بحث تفسیر بود بیشتر

مترصد بودیم که اصلا تعطیل نشود اما به هر حال این طور شد و لذا مجددا از فضلای محترم عذر خواه م کنم.

یادآوری؛ فارق بین مجرای برائت و احتیاط در چیست؟ در مواردی که علم به نوع تلیف نداریم آیا از اقسام ش در تلیف
است یا از اقسام ش در ملف به؟ بحث در «اصالة الاحتیاط» بود که در جلسه قبل شروع شد اولین بحث این است که فرق

بین مجرای برائت و مجرای احتیاط در چه چیزی است؟ آنچه که معروف و مشهور است این است که اگر ش، ش در تلیف
باشد این مجرای برائت است و اگر ش ش در ملف به باشد این مجرای احتیاط است؛ آن وقت بعد از این، بحث اینونه

مطرح م شود که ضابطه ش در تلیف چیست؟ و ضابطه ش در ملف به چیست؟ و آیا آنجای که ما علم به جنس تلیف
داریم اما علم به نوع نداریم این در اقسام ش در تلیف قرار م گیرد یا در اقسام ش در ملف به قرار م گیرد؟ 

این بحث را تا حدی در جلسه گذشته روشن کردیم محقق نائین(ره): ش در ملف به در صورت است که ما ف الجمله علم به
تلیف فعل داشته باشیم که این علم بوسیله علم به کبرا(علم به حرمت خمر) و علم به صغرا(خمریت این مصداق) حاصل

کار م که با کتاب مرحوم نائین (ره) بر حسب آنچه که در کتاب «فوائد الاصول» آمده که آقایانمیشود. مرحوم محقق نائین
کنند اطلاع دارند که بحث «اصالة الاحتیاط» دیر در جزء چهارم کتاب «فوائد الاصول» شروع م شود و تا آخر جزء سوم

بحث «اصالة التخییر» است اما بحث «اصالة الاحتیاط» از اول جزء چهارم آغاز م شود.

مرحوم نائین ابتداء م فرمایند که: ش در ملف به معنا ندارد مر اینه ما علم به تلیف «ف الجملة»داشته باشیم؛ که این
«ف الجملة» بعداً روشن م شود و اگر ما علم به تلیف «و لو ف الجملة» نداشته باشیم این عنوان ش در تلیف پیدا م کند
و ش در ملف به «لا یون الا بعد العلم بالتلیف ف الجملة»؛ بعد در توضیح این مطلب م فرمایند: ما قبلا گفتیم که قضایای

شرعیه مثل «الخمر حرام» اینها به عنوان قضایای حقیقیه است که در قضایای حقیقیه بر حسب آن تعریف که محقق نائین از
قضایای حقیقیه دارد موضوع، «مفروضة الوجود» و یا اعم از «محققة الموجود و مفروضة الموجود» است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یعن مولا در مقام جعل، وجود موضوع را فرض م کند و با فرض وجود موضوع، در عالم خارج این حم بر او بار م شود و
لذا فرمود اگر بخواهیم خوب دقت کنیم این قضایای حقیقیه به قضایای شرطیه بر م گردد یعن «الخمر حرام» به این قضیه بر

م گردد که«ان ۇجد ش ف الخارج و صدق علیه خمر، فهو حرام» و آن وقت م فرمایند که اگر در ی موردی ما بخواهیم
علم به ی تلیف پیدا بنیم این متوقف است بر علم به دو مطلب؛

«مطلب اول»: علم به کبری «مطلب دوم»: علم به صغری یعن اگر ما بخواهیم علم پیدا کنیم که در ی جای، ی تلیف برای
ما فعلیت دارد و منجز است لذا باید علم به کبری داشته باشیم یعن باید بدانیم خمر در شریعت حرام است و از آن طرف باید

بدانیم که این مصداق هم، عنوان خمر را دارد یعن علم به صغری باشد؛ لذا اگر هر جا این دو علم وجود داشت یعن علم به
صغری و علم به کبری بود، آنجا ما علم به تلیف داریم و اگر در هر موردی هیچ کدام از این دو علم نباشد یعن نه علم به

صغری و نه علم به کبری و یا ی از این دو تا نباشد اینجا ما دیر علم به تلیف فعل منجز نداریم؛ لذا م فرمایند: در تحقق
علم به تلیف که ما الان داریم م گوییم در ش در ملف به، باید علم به تلیف فعل وجود داشته باشد و این علم به تلیف

متوقف بر این است که علم به صغری و کبری باشد.

و اگر کس نسبت به صغری ش داشت م شود ش در تلیف و نسبت به کبری ش داشت م شود ش در تلیف و هر
جا این دو علم یعن هم علم به صغری و هم علم به کبری با هم موجود باشد اینجا م شود ش در ملف به. یعن موضوع برای
ضابطه ش :شود. محقق نائین با این دو علم حاصل م لیف فعلاست و این علم به ت لیف فعللف به، علم به تدر م ش

در تلیف، ش در صغرا یا ش در کبراست اما ضابطه ش در ملف به در جای است که علم به اصل تلیف باشد اما یا
خود متعلق را ندانیم و یا موضوع خارج را ندانیم. 

در دنباله اش م فرمایند: نتیجه این بیان ما این م شود که ضابطه ش در تلیف یا ش در صغرا است و یا ش در
کبراست؛ اما ضابطه ش در ملف به، دو مورد است: «مورد اول»:«رجوع الش اما ال نفس متعلق التلیف» و نم دانیم
متعلق تلیف چیست آیا فعل است یا ترک است؟ و نم دانیم مولا این فعل را طلب کرده یا نقیضش را طلب کرده و م دانیم

مولا ترک را طلب کرده یا نقیضش را طلب کرده «مورد دوم»:«و اما ال متعلق المتعلق» یعن مورد دوم برای ش در ملف
به آنجای است که ما ش در متعلق متعلق داریم و متعلق المتعلق در اصطلاح نائین همان موضوع خارج است.

یعن وقت مولا م گوید «الخمر حرام» این خود خمر م شود متعلق و متعلق المتعلق یعن در آن موضوع خارج مثل اینه
علم داریم ی از این دو ظرف، خمر است اما آیا این ظرف خمر است؟ این را نم دانیم و یا آن ظرف خمر است باز این را هم

نم دانیم؛ پس متعلق المتعلق برای ما روشن نیست اما علم به اصل تحقق متعلق در عالم خارج داریم یعن م دانیم خمری
موجود است اما کدام ی از این دوتاست برای ما روشن نیست.

نته اینه: در اینجا علم به اصل وجود خمر بین الانائین داریم اما اینه آیا این متعلق خمر است یا آن ظرف متعلق خمر است،
تهافت درست کرده و بعد ی اقسام وییم ایشان یرا بیان کنیم و ب خواهیم کلام نائین در این تردید داریم؛ ما در اینجا م
که در کلام نائین هست و به ذهنمان م رسد را نقل کنیم ببینید تا اینجا نائین ضابطه ش در تلیف را بیان کرد و فرمود یا

ش در صغری و یا ش در کبری و ضابطه ش در ملف به آنجای است که علم به اصل تلیف باشد اما یا خود متعلق را
ندانیم یعن نم دانیم این وجوب به چه چیزی تعلق پیدا کرده یا متعلق المتعلق را ندانیم یعن علم داریم اینجا ی خمری وجود

دارد اما کدام ی از این ظرف ها متعلق خمر هست این برای ما روشن نیست. 

محقق نائین: طبق بیان فوق، ش در ملف به پنج قسم دارد و آن وقت م فرمایند روی این بیان ش در ملف به پنج قسم
پیدا م کند یعن م فرمایند آنجای که ش در ملف به در خود متعلق تلیف است این پنج قسم پیدا م کند. بررس قسم اول:

علم به جنس و فصل تلیف و نیز جنس و فصل متعلق داریم اما ش در تحقق متعلق در خارج داریم.



«قسم اول»:«الش ف تحقق المتعلق خارجاً بعد العلم بجنس التلیف و فصله و جنس المتعلق و فصله و ینحصر ذل ظاهراً
لموارد الش ف المحصل و الفراغ» ایشان م فرماید: ما ی ش داریم که ش در متعلق تلیف است اما فقط از این حیث

که آیا این متعلق در خارج محقق شد یا نه؟ اما علم به جنس تلیف و فصل تلیف داریم و علم به جنس متعلق و فصل متعلق هم
داریم.

نته اینه: لازم است این مطلب را در ضمن ی مثال روشن کنیم؛ ببینید ما ی تلیف داریم بنام الزام؛ پس جنس تلیف الزام
است و فصلش وجوب است یعن این الزام گاه اوقات وجوب است یا تحریم؛ پس وجوب و تحریم، فصل م شود؛ اگر علم

به الزام وجوب داریم یعن جنس تلیف ترخیص نیست بله الزام است و فصلش وجوب است و تحریم نیست و جنس
متعلق را هم م دانیم یعن م دانیم الزام وجوب به صلات تعلق پیدا کرده و فصل متعلق را هم م دانیم یعن صلات جمعه؛

پس ببینید چهار عنوان است یعن الزام، وجوب، صلاة و جمعه دوتای آنها مربوط به تلیف است و دو تای آنها مربوط به متعلق
است و الزام جنس تلیف است و وجوب فصل تلیف است و صلات جنس متعلق است و جمعه فصل متعلق است نائین در
قسم اول م فرمایند: همه اینها برای ما معلوم است یعن ما م دانیم شارع ی الزام دارد وجوب است و این الزام وجوب به

صلات تعلق پیدا کرده و آن هم صلات جمعه اما ما نم دانیم که نماز جمعه در عالم خارج از ما صادر شد یا نشد و یا محقق
شد یا نشد؟ یعن آیا این متعلق یعن صلات جمعه که همه چیزیش برای ما روشن است آیا موجود شد یا موجود نشد؟ 

محقق نائین: موارد قسم اول منحصر در ش در محصل و قاعده فراغ است نائین م فرماید این قسم اول، مواردش منحصر
فعلا باید آنچه که نائین ل و «قاعده فراغ» است؛ حالا این مطالب را داشته باشید ما در این ها حرف داریم ولمحص در ش

فرموده نقل کنیم.

بررس قسم دوم: علم به جنس و فصل تلیف و نیز به جنس متعلق داریم اما ش در فصل متعلق داریم «قسم دوم»:«ان یون
الش ف فصل المتعلق» و متعلق قرار شد صلات باشد و ش در فصل در متعلق است «مع العلم بجنسه» یعن جنس متعلق
را م دانیم که صلات است اما فصل متعلق را نم دانیم «و مع العلم بجنس التلیف و فصله» یعن م دانیم ی الزام وجود

دارد و الزام وجوب است یعن از آن چهار تا که عرض کردیم سه موردش روشن است؛ یعن اصل الزام را م دانیم و اینه این
الزام، الزام وجوب است این را م دانیم و این الزام وجوب به جنس متعلق که صلات است این هم برای ما معلوم است، اما

فصل متعلق که آیا این صلات، صلات جمعه است یا صلات ظهر است؟ این برای ما معلوم نیست؛ این هم مورد دوم که علم به
وجوب صلات در روز جمعه داریم اما نم دانیم نماز ظهر است یا نماز جمعه؟ این مثال معروف است که ذکر م کنند.

بررس قسم سوم: علم به جنس و فصل تلیف داریم و نیز فصل متعلق را م دانیم اما ش در جنس متعلق داریم «قسم
سوم»:«الش ف جنس المتعلق» –مورد دوم در فصل متعلق بود‐ اما این مورد در جنس متعلق است اما علم به جنس تلیف
و فصل تلیف داریم و م دانیم ی الزام هست این ی و وجوب هم هست این دو؛ اما نم دانیم به چه جنس تعلق پیدا کرده

آیا شارع این الزام وجوب را به صلات متعلق کرد یا به زکات متعلق کرد؟ 

یعن جنس متعلقش آیا صلات است یا زکات؟ این هم مورد سوم بود. بررس قسم چهارم: علم به جنس و فصل متعلق داشته
لیف» یعنفصل الت ف ون الشلیف داریم «قسم چهارم»:«ان یدر فصل ت لیف داریم اما شباشیم و نیز علم به جنس ت

ش در فصل تلیف باشد اما این از نظر متعلق، علم به جنس متعلق و فصل متعلق هم داشته باشیم ایشان مثال م زند به
علم پیدا کرد که الزام به ی اگر کس انه وجوب او الحرمة» یعن ف ه: «کما اذا علم بتعلق الالزام بالفعل الخاص و شاین

الزام دانیم شارع نسبت به نشستن ی نسبت به این عمل ‐مثلا نسبت به نشستن‐ م تعلق پیدا کرده و یعن فعل خاص
آورده؛ اما نم دانیم نسبت به این الزام وجوب آورده یا الزام تحریم آورده؟ پس ش ما در فصل تلیف است. این ی؛ اما

علم به جنس تلیف داریم که الزام است و علم به جنس و فصل متعلق هم داریم یعن م دانیم متعلق این فعل خاص در عالم



خارج است اما نم دانیم شارع این را بر ما واجب کرد یا حرام کرد این هم مورد چهارم بود.

بررس قسم پنجم: مورد پنجم این است که: «صورت اول»: ش ما در فصل تلیف است اما ش در فصل متعلق داریم و علم
به جنس متعلق داریم ول ش در فصل تلیف داریم این ی صورت بود. صورت دوم»: یا علاوه بر اینه ش بر فصل

آید یعن که عرض کردم خوب دقت کنید تمام این صور از آنها در م در فصل متعلق هم داریم این چهارتای لیف داریم شت
الزام، وجوب، صلات و جمعه . حالا در این قسم پنجم م گوییم ش در فصل متعلق داریم یعن ش در فصل تلیف داریم

بعلاوه ش در فصل متعلق هم هست در اینجا مثال م زنند مثلا در روز جمعه نم دانیم آیا نماز ظهر واجب است یا نماز
جمعه حرام است؟ 

یعن علم به ی از این دو تا داریم و م گوییم یا خدا نماز ظهر را واجب کرده یا نماز جمعه را حرام و یا نماز ظهر را حرام
کرده و نماز جمعه را واجب؟ یا ش داریم در اینه آیا نماز را واجب کرد و یا غنا را حرام کرد؟ و این مورد پنجم دو مثال دارد

چون مورد پنجم خودش دو مورد است.

دانیم یعن فصلش را نم لیف داریم ولآورده و علم به جنس ت الزام گوییم خدا ی که م مورد اول قسم پنجم»: در آنجای»
دانیم خدا ی م دانیم؛ یعن دانیم اما فصل متعلق را هم نم است؟ و جنس متعلق را م است یا تحریم دانیم وجوب نم

الزام آورده و علم به جنس تلیف داریم اما نم دانیم یا این الزام وجوب است یا تحریم؟ پس فصل تلیف برای ما مشوک
است و جنس متعلق را م دانیم که صلات است اما ش در فصلش داریم که صلات جمعه است یا صلات ظهر؟ و نتیجه

همان مثال م شود که: یا نماز ظهر واجب است و جمعه حرام است و یا ظهر حرام است و جمعه واجب است؛ این ی مثال
بود.

«مورد دوم قسم پنجم»: این است که ش داریم که آیا نماز واجب است یا غنا حرام است؟ یعن اینجا دیر علم به جنس متعلق
هم نداریم یعن هم در فصل تلیف ش داریم و نم دانیم آیا وجوب است یا تحریم؟ و ش در جنس متعلق داریم که متعلق

صلات است یا غنا؟ و فصل متعلق هم برای ما روشن نیست؛ پس مورد پنجم، خودش دو صورت شد.

مناقشه بر قسم اول و پنجم از اقسام پنج گانه ش در ملف به اینها را مرحوم نائین مفرماید: تماما موارد ش در ملف به
است و ما در این پنج مورد در دو موردش با مرحوم نائین حرف داریم که ی مورد پنجم است که ما بحثش را در جلسه گذشته

عرض کردیم و گفتیم آنجای که م دانیم ی الزام هست اما نم دانیم فصل این الزام چیست آیا وجوب است یا تحریم؟ و
حالا م خواهد متعلق معلوم باشد یا مشوک باشد هر چیزی م خواهد باشد یعن م دانیم شارع ی الزام آورده حال آیا

وجوب است یا تحریم؟ 

نم دانیم؛ خوب آنجای که مخصوصاً متعلق هم مردد باشد آیا نماز را واجب کرد یا غنا را حرام کرد ما بحثش را مفصل
گذراندیم و گفتیم به نظر ما در هر دو مورد برائت جاری م شود و از موارد جریان احتیاط نیست اما آنچه که اینجا مهم است

قسمت اول است.

مناقشه بر قسم اول: محل بحث فعلا بیان ضابطه ش در ملف به است نه بحث از بیان ضابطه ش در محصل؛ لذا قسم اول
ربط به ش در محصل ندارد ببینید در قسمت اول مرحوم نائین ش در محصل را داخل ش در ملف به آورده و از اقسام

ش در ملف به آورده ما نم خواهیم عرض کنیم این مطلب صحیح نیست؛ درست است که هم در ش در محصل قاعده
احتیاط جاری است و هم در ش در ملف به قاعده احتیاط جاری است؛ اما ما اینجا در این قسمت از اصول که بحث از
«اصالة الاحتیاط» را م خوانیم م خواهیم ضابطه ش در ملف به را بوییم یعن م خواهیم بوییم در موارد ش در

تلیف، برائت جاری است و در موارد ش در ملف به، احتیاط جاری م شود و ش در ملف به آنجای است که متعلق
تلیف مردد باشد اما در ش در محصل شما علم به جنس تلیف دارید و علم به فصل تلیف دارید و علم به جنس متعلق



دارید و علم به فصل متعلق دارید فقط نم دانید این عمل که آوردید آیا این عمل محصل غرض مولا شد یا نشد این چه ربط به
ش در ملف به دارد؟

ش در محصل خودش ی عنوان مستقل دیری است؛ تبیین مناقشه اول: بحث از «اصالة الاحتیاط»در علم اصول در سه
مورد جاری است 1. در مورد ش در ملف به 2. در مورد ش در محصل 3. در مورد ش در اصل اتیان عمل قبل انقضاء

وقت. و قسم اول از قبیل مورد سوم است و ربط به ش در ملف به ندارد و به عبارة اخری: ما این طور عرض م کنیم
لف به است و ما باید ببینیم فارق بین شدر م بحث احتیاط در اصول در سه مورد جریان دارد «مورد اول»: در مورد ش

در ملف به و ش در تلیف را ذکر کنیم. «مورد دوم»: در ش در محصل است چه اینه مولا ی تلیف را بر ما واجب
کرده و ما هم این تلیف را با ی کیفیت آوردیم اما نم دانیم با این کیفیت که آوردیم محصل غرض مولا هست یا محصل
غرض مولا نیست این عنوان ملف به را ندارد «مورد سوم»: شما فقه خواندید آنجای که انسان در اصل اتیان عمل «قبل

انقضاء الوقت» ش م کند و قبل از اینه وقت بذرد شما ش م کنید نمازتان را خوانده اید یا نه؟ اینجا همه فقها م گویند
باید نماز را اتیان بن ول: ‐اولا: این ربط به ش در ملف به ندارد ‐ثانیاً: ربط به ش در محصل هم ندارد و ما سه مورد

داریم که این سه مورد مشترک است در اینه «اصالة الاحتیاط» در آن جاری بشود اما این طور نیست که بوییم هر جا پای
«اصالة الاحتیاط» در کار باشد ش در ملف با ید باشد؟! و شما وقت ش در اتیان مامور به دارید، در ملف به ش ندارد

و شما وقت ش در محصل دارید نمازتان تمام شده و اینجا بعد از نماز ش م کنید که آیا رکوع را آوردید یا نه؟ 

یا ی جزی را صحیحاً آوردید یا نه بعد از عمل «قاعده فراغ» جاری م شود اما در عبادات که «قاعده فراغ» جاری نشود اگر
ما ی عمل را آوردیم و نم دانیم غرض مولا با این عمل حاصل شد یا نشد؟ اینجا عنوان ش در ملف به را ندارد و ش در

ملف به ی ملاک دیری دارد و حالا عمده این است. لذا این مورد اول که نائین م فرماید به نظر ما ربط به ش در
ملف به ندارد و مخصوص آنجای است که شما در اصل اتیان عمل ش دارید.

نته اینه: اولا: ش در تحقق ملف به ش در ملف به نیست و ما آنچه که م خواهیم بوییم این است که در ملف به ما
ش داریم یعن آنجای که ملف به برای ما روشن است اما نم دانیم این ملف به در عالم خارج موجود شد یا نشد و اینجا از

عنوان ش در مف به خارج است. ثانیاً: ببینید شما در ش در محصل به چه ملاک قاعده احتیاط را جاری م کنید؟ و آن
ملاک که برای جریان احتیاط در ش در ملف به هست آن ملاک در ش در محصل نیست و آن ملاک در ش در اتیان

نیست و شما قبل از اینه وقت بذرد اگر ش کردید نماز خواندید یا نه؟ اینجا همه م گویند شما نماز را باید بخوانید و
تحققش عنوان ش در ملف به را ندارد؛

گویند و الان ما در جای لف به نمدر م لف به، در عالم خارج موجود شد یا نشد و این را شدانیم که آیا این م ما نم یعن
داریم بحث م کنیم که ش به خود ملف به تعلق پیدا بند؛ بله ش در تحقق ملف به، ی عنوان جدای است و آن خودش
از مصادیق ش در ملف به نیست و ش در ملف به آنجای است که خود ملف به برای شما مشخص نباشد یا جنسش از
حیث متعلق و یا فصلش از حیث متعلق و یا بوییم فصل خود تلیف روشن نباشد اما جای که همه اینها روشن است و فقط
نم دانیم این ملف به در عالم خارج موجود شد یا موجود نشد، این ربط به بحث «اصالة الاحتیاط» ندارد و ملاک جریان

احتیاط در آنجا ی ملاک دیری است. 

تقسیم مجاری اصول عملیه از منظر مشهور: ش یا در تلیف و یا در ملف به است و در ملف به یا احتیاط امان دارد یا
ندارد حالا ببینید ما این نته را م خواهیم عرض کنیم در اول بحث قطع و ظن یا اول برائت وقت م خواهند مجاری اصول را
برای شما روشن کنند م گویند ش یا ش در تلیف است و یا ش در ملف به است و در ملف به یا احتیاط امان دارد

پس م شود مجرای احتیاط و یا ندارد که م شود مجرای تخییر.



تقسیم مجاری اصول عملیه از منظر مختار: تلیف یا منجز است یا منجز نیست و در موارد عدم تنجز مجرای برائت یا تخییر
است و در موارد تنجز یا ش در ملف به و یا ش در محصل و یا ش در اتیان مامور به است. ما م خواهیم عرض کنیم
اگر بیایم این تقسیم را صورتش را عوض کنیم و به این ملاک بوییم که یا تلیف منجز است یا منجز نیست و آنجای که غیر

منجز است مجرای برائت یا مجرای تخییر است ما عرض کردیم در «دوران بین المحذورین» تلیف منجز نیست چون علم
وییم و من البته ندیدم جایان ندارد خوب لذا بیایم تقسیم را این طور بآنجا اثری ندارد و چون آنجا موافقت قطعیه ام اجمال
این تقسیم را به این کیفیت بیان کنند حالا ی ملاحظه ای بفرمایید ببینید این نظر ما درست است یا خیر‐ یعن بوییم یا تلیف

برای ما منجز است و یا منجز نیست و اگر منجز نباشد مجرای برائت و یا مجرای تخییر است و اگر منجز باشد یا عنوان ش
در ملف به را دارد و یا عنوان ش در محصل را دارد و یا عنوان ش در اتیان مامور به را دارد که اینها م شود در مواردی

که تلیف ما منجز است و جای که تلیف منجز است آنجا یا ش در ملف به داریم یعن ش در ملف به از اقسام تلیف
منجز است.

مناقشه بر نظر محقق نائین: هر چند محقق نائین در ابتدا فرمودند ش در ملف به فقط در صورت است که علم به تلیف
فعل منجز داشته باشیم اما در قسم پنجم تلیف غیر منجز را مطرح کردند!؟ و عجیب این است که خود نائین هم در صدر

عبارت م فرماید ش در ملف به «لا یون الا بعد العلم بالتلیف الفعل المنجز» و این را بیان م کنند اما آن را که به عنوان
قسم پنجم قرار دادند که ما قبلا اثبات کردیم در این قسم پنجم تلیف منجز نیست و تلیف نه نسبت به وجوب و نه نسبت به
حرمت، اصلا فعلیت ندارد. و ایشان آمده او را جزء اقسام ش در ملف به قرار داده و به نظر ما ی تهافت این چنین در

کلام مرحوم نائین وجود دارد.

خلاصه اینه: ما در بحث امروز کلام نائین را نقل کردیم و گفتیم: اولا: تهافت در کلام محقق نائین وجود دارد ثانیاً: گفتیم آن
قسم اخیر به نظر ما داخل در ش در ملف به نیست؛ ثالثاً: گفتیم قسم اول عنوان ش در ملف به را ندارد.

رابعاً: گفتیم تقسیم را باید به ی کیفیت دیر بوییم یعن بوییم «التلیف اما منجز او غیر منجز» و غیر منجز یا مجرای برائت
است و یا مجرای تخییر است مناقشه بر تقسیم مشهور: در تقسیم مشهور تهافت وجود دارد؛ چه اینه ایشان «دوران بین

المحذورین»را در باب ش در تلیف بردند در حالیه هنام تقسیم آنرا جزء ش در ملف به قرار م دهند!؟ و عجیب این
است که مشهور اصولیین آمدند «دوران بین المحذورین» را بردند در باب ش در تلیف!؟ در حالیه در هنام که دارند

تقسیم م کنند م گویند ش یا در تلیف است و یا در ملف به است و در ملف به یا «دوران بین المحذورین» است و یا
غیر محذروین است!!!؟ و یا احتیاط امان دارد یا احتیاط ندارد و آنچه که در اصل تقسیم ذکر م کنند با آنچه که خودشان

بحث م کنند با این هم سازگاری ندارد.

 لذا ما باید بیاییم از اول بوییم در تلیف یا تلیف منجز است و یا غیر منجز است و غیر منجز یا مجرای برائت است یا تخییر و
منجز یا ش در ملف به است یا محصل است و یا ش در اتیان مامور به است این نسبت به کلام نائین حالا فردا این بحث

را آقایان در کتاب «مصباح الاصول»مرحوم آقای خوی ابتدای بحث «اصالة الاحتیاط» ی مطلب به عنوان مقدمه وجود دارد
که در اول بحث است و شاید در ی صفحه بیان کرده و ما م خواهیم آن مطلب ایشان را بیان کنیم و ببینیم آن مطلب درست

است یا درست نیست.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّیِبِین الطَّاهرِین و السَم علَیم و رحمةُ اله و برکاتُه‌.


