
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 4 »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۰

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 4
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خمین نظریه خطابات قانونیه از دیدگاه شهید سید مصطف

بحث در این نظریهی شریف امام(رضوان اله تعال علیه) به عنوان خطابات قانونیه بود، چند جلسهای را در مورد فرمایش امام
توضیح دادیم و عرض کردیم که مناسب است که آقایان ی تأمل ویژهای در مورد نظریهی امام داشته باشند، عبارت را مرحوم

شهید حاج آقا مصطف(رضوان اله تعال علیه) دارند. مرحوم حاج آقا مصطف فردی بود که واقعاً در علوم مختلف مجتهد
مسلّم و صاحب مبنا بود، در اصول وقت ما اصول ایشان را مبینیم تمام مبان اصول قم و نجف را کاملا احاطه داشت و

اینطور نبود که در ی خط فری کار خودش را دنبال کند، نسبت به نظریات امام با اینه امام والد و استاد او بود، در مواردی
که نظریهی امام را قبول ندارد خیل با صراحت رد مکند و در مواردی هم که قبول دارد هم مپذیرد و هم تحیم مکند، از

ف ه است. در کتابشان که اسمش تحریراتجمله مواردی که نظریهی امام را ایشان پذیرفته در همین بحث خطابات قانونی
الاصول است در جلد سوم صفحه 455، از 450 به بعد این بحث خطابات قانونیه را شروع مکند. در صفحه 455 مفرماید «و

لعمری، إن من ألق حجاب العناد، و تدبر بعین الإنصاف و السداد، لا یتمن من رفض هذه البارقة الملوتیة الت تنحل بها کثیر
من المعضلات، و أساس طائفة من المشلات» قسم به جان خودم، کس که عناد را کنار بذارد و با چشم انصاف تدبر کند،
این نظریه را نمتواند رد کند، از این نظریه هم تعبیر مکند «هذه البارقة الملوتیة الت تبحل بها کثیر من المعضلات و أساس

طائفة من المشلات» با این نظریهی خطابات قانونیه کثیری از معضلات و طایفهای از مشلات حل مشود. باز در همین جلد
سوم در ی عبارت دیری دارد که این قاعدهای است که از اول فقه تا آخر فقه مفید است، این ی نظریهای نیست که فقط در

بعض از مباحث فقه مفید باشد، از اول فقه تا آخر فقه این نظریه مفید است. بنابراین این نظریه را خوب دقت کنید و ما هم
داریم دقت مکنیم؛ در این نظریه هم باید ی تمیل و تتمهای که خود مرحوم حاج آقا مصطف به عنوان تمیل این نظریه بیان

کرده بیان کنیم و اشالات هم که بر این نظریه ذکر شده، در همین کتاب تحریرات حدود هشت شبهه خود مرحوم حاج آقا
مصطف یا به ذهن خودش آمده ذکر کرده و جواب داده، اینها را هم اجمالا بیان کنیم تا این نظریهی خطابات قانونیه خوب

روشن شود.

انحلال حم خطابات قانونیه به دنبال اینه امام(رضوان اله علیه) مفرمایند این خطابات شرعیه عنوان خطاب قانون را
دارد و این خطاب قانون انحلال به خطابات متعدّده، به عدد افراد ملّفین پیدا نمکند، شما وقت مگوئید «اقيموا الصَةَ»
وقت مگوئید «له علَ النَّاسِ» وقت مگوئید «اوفُوا بِالْعقُودِ» امام فرمودند که مشهور اصولیین از جمله شیخ انصاری و

مرحوم نائین اصرار دارند که این خطابات عامه به تعدّد نفوس و افراد ملّف انحلال پیدا مکند، «اوفُوا بِالْعقُودِ» به منزلهی این
به افراد خطاب شود تو وفا کن به عهد، تو وفا کن به عهد! اما ایشان اثبات کردند و فرمودند انحلال ضروری ی است که ی

البطلان است و آمدند ی توال فاسدهای را برای انحلال ذکر کردند که ما در بحثهای گذشته آنها را ذکر کردیم و دیر نیازی به
ترار نیست. آن وقت اینجا مشلهای که مطرح مشود این است که از ی طرف شما مگوئید این خطاب خطاب واحد است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/264
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


انشاء واحد است، انشاءات متعدد نیست. پس افراد به چه ملاک باید فعل را انجام بدهند؟ اگر مگوئید این خطاب به افراد
نیست، انحلال به افراد پیدا نمکند، اگر این زید انحلال به او پیدا نرده پس تلیف متوجه به او نیست، اگر زید ملّف است پس

باید بوئید انحلال پیدا کرده. این اشال در اینجا مطرح است که شما وقت مسئلهی انحلال را انار مفرمایید ما مآئیم روی
افراد مگوئیم جناب زید یا باید بوید تلیفش متوجه است و یا متوجه نیست. امام مفرماید «اوفُوا بِالْعقُودِ» ی خطاب

است، ی انشاء است، انحلال به خطابات متعدّد به تعدّد الافراد پیدا نمکند، آن وقت مگوید اگر این را بفرمایید انحلال پیدا
نمکند، این زید یا وفاء به عهد بر او واجب است یا واجب نیست! اگر بر زید واجب نباشد، اینه خُلف غرض و خلف مقصود

است، م شود بوئیم خدا اوفُوا بِالْعقُودِ را فرموده اما مگوئیم زید بر تو واجب نیست، عمرو بر تو واجب نیست، بر بر تو
واجب نیست! این نم شود.

اگر بوئیم بر زید واجب است پس هذا معن الانحلال. به دنبال مطرح شدن این شبهه مرحوم حاج آقا مصطف(رضوان اله
علیه) آمدند ی تمیل برای نظریهی والدشان (امام) ذکر کردند و مفرمایند امام(رضوان اله علیه) که انحلال را انار مکنند

مرادشان انحلال حقیق است، اما انحلال حم را انار نمکنند. حالا برای اینه عبارت را ذکر کنیم در جلد سوم تحریرات
مرحوم حاج آقا مصطف، صفحهی 450؛ ایشان مفرماید «فتل الارادة الواحدة المتعلّقة بالخطاب العام القانون تنحل حماً
قُودِ یفُوا بِالْعوفرمایند در این ام (ه علیهرضوان ال)الأفراد» ببینید امام م العقل و فهم العرف إلبحسب الأفراد و حسب ح

حم است، ی انشاء است، ی اراده است، اما این اراده تعلّق پیدا مکند به ی عنوان عام و حماً انحلال پیدا مکند به تعدّد
افراد. «فیون الإنحلال إل الثیر بنحو العموم الاستغراق» اما و یون الانحلال حمیاً، انحلال حم است. عبارت را خوب
دقّت بفرمایید؛ ضرورة أنّ الوجدان قاض بوحدة الارادة، ی از چیزهای که امام تأکید فرمودند وقت ارادهی تشریعیه را ذکر
ارادة المول کنند نیست! مشهور گفتند ارادهی تشریعیه یعنکه مشهور م آن معنای کردند فرمودند معنای ارادهی تشریع

لتحری العبد نحو العمل، مشهور مگویند ارادهی تشریع یعن مولا عبد را به سوی عمل تحری کند، امام فرمودند نه! ارادهی
قُودِ وقتفُوا بِالْعوشود ارادهی تشریعیه. در انحو القانون» این م م علارادة جعل الح» ه یعنتشریعیه به این معنا نیست، بل

مولا مفرماید اوفُوا بِالْعقُودِ، له علَ النَّاسِ، ی اراده و انشاء و ی خطاب است، ضرورة أنّ الوجدان قاض بوحدة الارادة
فالثرة اعتباریة بلحاظ أنّ المراد معناً کل انحلال، چون مراد انحلال است، انحلال در مراد به اراده سرایت پیدا مکند و معنای

سرایت این است که اراده ولو اینه واقعاً و حقیقتاً ی است اما حماً متعدد مشود و این معنای انحلال حم است.

راد حقیقراد داریم، کثرت در مم اراده داریم، ی گوید ما یم گوید؟ مرحوم حاج آقا مصطفپس ببینید ایشان چه م
است، اما اراده واحد است، ی ارادهی واحده است، کثرت در مراد سرایت مکند به این اراده و این اراده که حقیقتاً ارادةٌ

واحدة، حماً اراده را متثّر مکند «و هذا المعن الانحلال یوجب سریان الانحلال حماً إل الإرادة، لا واقعاً و موضوعاً فإنّه
خلاف الوجدان، فل فردٍ من الأفراد بما أنّه إنسانٌ و بما أنّه مسلم مؤمن محوم بالحم الإنحلال الذی یتوجه إل الآحاد حسب

توجیه الخطاب الل لا حسب توجیه الخطاب الشخص فقوله تعال یا يا ايها الَّذِين آمنُوا اوفُوا بِالْعقُودِ و إن کان ف قوة الإنحلال
إل أفراد المؤمن و مصادیقه الذاتیة و لن لا یلزم من کونه ف قوة الثیر کون کل واحدٍ من هذا الخطاب بالقوة جامعاً لجمیع

الشرایط المعتبرة ف صحة توجیه الخطاب الشخص الفعل» ایشان مفرماید چرا امام مسئلهی خطاب قانون را مطرح کرد؟
برای اینه وقت مفرماید «اوفُوا بِالْعقُودِ» این همه را بیرد ولو در میان این افراد ملّف آدم عاجز باشد، آدم دیوانه باشد، آدم

صب باشد، اما اوفُوا بِالْعقُودِ، روی نظریهی خطابات قانونیه لازم نیست در شمول خطاب نسبت به ملّف، ملّف دارای شرایط
لازمهی در خطاب شخص باشد، در خطاب شخص وقت مگوئیم آقای زید این کار را انجام بده، در خطاب شخص زید باید

عاقل باشد، قادر باشد، بالغ باشد، اینها در خطاب شخص لازم است، مختار باشد، دست و پایش را نبسته باشند، اینها در
خطاب شخص لازم است، اما در خطاب قانون مگوئیم در توجه خطاب به همه، از جمله همین آقای زید دیر وجود این

است که این انحلال حقیق باشد، این شرایط لزومش در زمان است که انحلالش حقیق شرایط لازم نیست، این شرایط در جای
باشد، اما اگر شما گفتید انحلال انحلال حم است، در انحلال حم ما کثرت داریم، شمول نسبت به همهی ملّفین داریم، اما

این که شرایط در خطاب شخص را هر ملّف لازم داشته باشد نیاز نداریم. اما شمول نسبت به همهی ملّفین داریم، با انحلال

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


حم ما مگوئیم این خطاب اوفُوا بِالْعقُودِ شامل همهی ملّفین است، به چه بیان؟

مگوئیم مراد کثیر است، وقت مگوید یا يا ايها الَّذِين آمنُوا اوفُوا بِالْعقُودِ مراد وجوب وفاء به عقد از هر مؤمن است، کثرت در
مراد سبب مشود که اراده حماً منحل شود، حماً که منحل شد هر ی از افراد در عالم خارج این حم را دارند. باز ی تعبیر
دیری را بویم که مناسب بود این تعبیر را اول اشال ذکر کنم و آن این است که چرا مرحوم حاج آقا مصطف مسئلهی انحلال
حم را مطرح کرده است؟ مگوئیم ما تردیدی نداریم وقت شارع مفرماید اقیموا الصلاة این زید نماز بخواند مشود مطیع و
اگر نخواند مشود عاص، همه این را قبول دارند، این در صورت است که بوئیم زید هم تلیف دارد، این در صورت است که

بوئیم اقيموا الصَةَ انحلال پیدا کرده و ییش هم شامل زید شده، اگر انحلال پیدا نرده باشد زید چه چیز را اطاعت کرده و
چه چیز را عصیان کرده است؟ پس یا بیائید بوئید دیر اطاعت و عصیان معنا ندارد که این بالضروره باطل است و یا اگر

مگوئید اطاعت و عصیان معنا دارد، اطاعت و عصیان در جای است که تلیف باشد. شما هم که دارید فرار مکنید از اینه
چه؟ یعن کنیم، یعندرست م مگوید این مسئلهی اطاعت و عصیان را با انحلال حلیف داشته باشد. ایشان ماین زید ت

مگوئیم درست است که حقیقتاً، موضوعاً و واقعاً ی اراده و ی حم است، اما این حم در حم احام متعدده است،
یعن ماراده به منزلهی ارادههای مختلف است، اما حقیقتاً ارادههای مختلف نیست. ارادهی انحلال ح ی یعن مانحلال ح
اراده انحلال پیدا مکند، ارادهها متعدد مشود حماً، نه واقعاً. وقت ارادهی حم مشود یعن ارادهی حم انحلال حم در

مورد زید هم بود، اگر اینطور بود اگر موافقت کند اطاعت و اگر مخالفت کند عصیان.

پس آنچه که در اینجا ایشان اضافه کردند و در کلمات امام نیست مساله انحلال حم است. شما در مناهج الوصول، انوار
الهدایة یا حتّ در تقریرات امام (تهذیب الاصول، معتمد الوصول، تنقیح الاصول، جواهر الاصول که چهار تا تقریر اصول از

امام بحمداله چاپ شده است) هم هر چه بردید هیچ جا بحث انحلال حم مطرح نیست، فقط در کلمات این شهید بزرگوار،
آن هم به عنوان تمیل کلام امام است. پس اولا روشن بشود که چرا ایشان پناه برده به انحلال حم، برای اینه ما خارجاً

بالضرورة مدانیم هر فردی ی اطاعت جدا دارد و ی عصیان جدا دارد، اگر مگوئید این به احام متعدد انحلال پیدا
نمکند، پس چطور این زید ی اطاعت جدا و ی عصیان جدا دارد؟ مگوئیم این را از راه انحلال حم درست مکند،

انحلال حم هم فرمولش این شد که مگوئیم مراد کثیر است، کثرت در مراد سرایت پیدا مکند به اراده، اراده درست است
که واحد است اما در حم کثیر مشود، وقت در حم کثیر شد مشل حل مشود.

اشالات؛ اینجا ما اشالات نسبت به کلام مرحوم حاج آقا مصطف داریم: اولا این است که این دقت بسیار خوب است که شما
کردید، ول این در عبارات امام به هیچ وجه، حت هیچ اشارهای هم به این معنا نیست. ثانیاً ما باشیم و عبارات امام، امام

مخواهد انحلال را بالمره، یعن هم انحلال حقیق و هم انحلال حم، اصلا مگوید اینجا انحلال وجود ندارد، امام در خطابات
قانونیه اساس انحلال را منر است، این زید نه حم حقیقتاً انحلال به او پیدا کرده و نه حماً، انحلال را م خواهد انار کند، نه
اینه فقط انحلال حقیق را انار کند. ثالثاً این چه اثری کرد؟ اگر ایشان مخواهد مسئلهی انحلال حم را مطرح کند، بالأخره

در انحلال حم اگر اراده حماً انحلال پیدا کند، پس این زید باید دارای شرایط خطاب شخص باشد، یعن همان محاذیر و
توال فاسده که امام برای انحلال حقیق بیان کردند در انحلال حم هم جریان پیدا مکند، لذا ما هر چه خواستیم دقت کنیم
ببینیم این فرمایش ایشان را به عنوان تمیل نظریهی امام ذکر کنیم، این را نمتوانیم بپذیریم. اما حالا ما خودمان مخواهیم

عرض کنیم آنچه از نظر امام فهمیدیم. امام مسئلهی اطاعت و عصیان این شخص را اینطور مخواهد حل کند که اراده انحلال
حقیق به ارادههای متعدد پیدا نمکند، ی. اراده انحلال حم به ارادههای متعدد پیدا نمکند، هیچ کدام نیست. بله امام بین
خطاب و حجیت تفی کردند، مفرمایند این خطاب واحدٌ، اما حجت عل الجمیع، ی چیز است، ی خطاب است، اما این

خطاب حجت بر جمیع است، حالا آیا این تفی درست است یا نه؟ بعداً حرف داریم. ول ما باشیم و عبارات امام، امام بین
ییت تفم و مسئلهی حجکردند، بین ح ییت تفلیف و مسئلهی حجیکردند، بین ت ییت تفخطاب و مسئلهی حج

کردند، م فرمایند اینجا مولا ی خطاب و ی حم و تلیف آورده است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


این خطاب به افراد انحلال پیدا نمکند لا واقعاً و لا حماً، اما با اینه انحلال ندارد حجیت بر جمیع است، چرا؟ چون به نحو
خطاب قانون است، این خطاب حجیت است عل الجمیع ولو لم یتوجه إل کل فردٍ من الأفراد، اما حجت است. این را من

اضافه مکنم، بوئید آقا جای دارید ی چیزی حجت باشد اما خطاب و تلیف نباشد، یا خطاب نباشد؟ مگوئیم بله، در باب
عقل، آنجای که ملاک را کشف مکند ی ملاک لزوم را وقت برای انسان کشف مکند خطاب در کار نیست اما حجت، ما
نمتوانیم اینجا بوئیم عقل این شخص حجت بر این شخص یا خطاب بر این شخص است، در عقل که خطاب در کار نیست،

عقل بما هو عقل، کاری به عقل زید و عمرو و بر هم ندارد، وقت درک کند ی ملاک لزوم را، این حجیت دارد. بین خطاب و
حجیت ملازمه نیست، کما اینه اگر ی جا خطاب واحد شد ممن است حجت عل الجمیع باشد، ما ی پله بالاتر مآئیم،

مگوئیم جای داریم که اصلا خطاب نیست و حجت عل الجمیع است،آن هم در مسئلهی عقل است. به نظر ما فرمایش امام
اینطور است. بعبارت دیر امام مفرماید مولا ی خطاب کل و قانون دارد، هر ملّف مبیند این خطاب شامل او هم

مشود، بدون اینه این خطاب متوجه او بشود اما شامل او م شود، همین شمول مسئلهی حجیتش را درست مکند، عرض
کردم ما اینطور عبارت امام را تفسیر مکنیم و نیازی به انحلال حم نداریم، اما حالا آیا این نظریه درست است یا نه؟ ما هنوز

اظهار نظر نردیم بله هنوز داریم نظریهی امام را تنقیح مکنیم.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


