
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 216 

بِسم اله الرحمن الرحيم

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

بررس و بحث پیرامون اصالة الاحتیاط؛ مجرای اصالة الاحتیاط ش در «ملف به» یا ش در «محصل» است بعد از اینه
بحث از «اصالة البرائة» و «اصالة التخییر» تمام شد بحث دیری که ان شاء اله باید شروع نماییم بحث در «اصالة الاحتیاط»

است. و همانطور که شنیدید و معروف هم است مجرای «اصالة الاحتیاط» در جای است که ش ما در «ملف به» باشد و
ن است که در یل داریم و اینها ممدر محص است که ما ش کنند که «اصالة الاحتیاط» در جای هم تعبیر م گاه

که ش مواردی بینشان فرق بوجود بیاید که به آن اشاره خواهیم کرد؛ اما تمام اینها مربوط به «اصالة الاحتیاط» است و جای
در «ملف به» هست یا ش ما در محصل هست؛ بررس دو بحث در مقام؛ 1. مایز بین ش در تلیف و «ملف به» چیست؟
2. در موارد ش در «ملف به» و در اطراف علم اجمال آیا اصول عملیه جاری م شود؟ «بحث اول»: اینجا اولین بحث که

قبل از تقسیمات که در ش در «ملف به» باید ذکر بشود این است که فارق بین ش در تلیف و ش در «ملف به»
چیست؟ و چه ضابطه ای وجود دارد برای تمییز بینهما؟این ی مطلب است.

«بحث دوم»: و ی مطلب دیر این است که آیا در باب ش در «ملف به»، آنجای که نفس مساله «ملف به» مشخص است
و ما ش در امتثال داریم مثل اینه کس که م داند نماز بر او واجب است اما الان دو نماز خوانده و علم اجمال پیدا م کند

به اینه ی از این دو نماز باطل بوده آیا در چنین مواردی هم «اصالة الاحتیاط» جریان دارد یا جریان ندارد؟

و بعبارة اخری: برخ آمدند نزاع در ش در «ملف به» را گفته اند که در مواردی که در اطراف علم اجمال ما اصول عملیه
لف به» را پیدا مدر «م لیف» جاری بشود، آنجا عنوان شای جاری کنیم که این اصول عملیه بخواهد نسبت به «اصل ت
کند و عنوان «اصالة الاحتیاط» در آن جاری است؛ مثلا آنجای که نم دانیم که در ظهر جمعه: آیا نماز ظهر واجب است لذا

بیائیم «اصالة البرائة عن الوجوب» را جاری کنیم؛  آیا نماز جمعه واجب است لذا بیائیم «اصالة البرائة عن الجمعة» را جاری
کنیم؟ که ی بحث هست که آیا در موارد ش در «ملف به» و در اطراف علم اجمال، اصول عملیه جاری است یا جاری

نیست؟

برخ آمدند گفتند نزاع در ش در «ملف به» فقط در همین است یعن در مواردی است که در اطراف علم اجمال، اصول که
جاری م شود اصول نافیه «اصل تلیف» باشد البته اگر جاری بشود و بر فرض جریان. اما اگر آن اصول که جاری م شود
ناف «اصل تلیف» نباشد بله ی اصول باشد که مربوط به مقام امتثال است مثل همین مثال که انسان دو نماز خوانده و بعد

پیدا کرد که ی گوید این نماز صحیح است و حالا اگر علم اجمال کند و م از فراغ از هر نمازی قاعده «فراغ» را جاری م
به نف هست، ربط از اطراف علم اجمال که جاری در هر کدامی از این دو نماز ها باطل بوده، اینجا آن قاعده و اصل

تلیف ندارد و شما نمازی خوانده اید و بعد از اینه نماز تمام شده ش م کنید آیا این نماز را صحیحاً انجام دادید یا نه؟ 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


لذا قاعده«فراغ»جاری م شود و این قاعده «فراغ» از اصول جاریه مربوط به مقام امتثال است و نم آییم با این قاعده
وید ما بعد از این نماز شب ه کسگوید این نماز صحیح است؛ نه، این نیم و قاعده «فراغ» مب را نف لیففراغ»، ما ت»

م کنیم که اعاده نماز بر ما واجب است یا نه؟ و قاعده«فراغ»م گوید اعاده واجب نیست؛ نه، قاعده «فراغ» همین نماز را
اصول است؛ حال آیا در چنین مواردی که در اطراف علم اجمال گوید برای امتثال همین کاف کند و م م به صحت مح
ه اصول جاری مربوط به امتثال است آیا این هم داخل در نزاع است و داخل در شلیف نیست بلت شود ناف که جاری م

در «ملف به» هست یا نه؟

به هر حال این دو مطلب است که ما باید این دو را بررس کنیم. بررس بحث اول: فارق ش در تلیف و ملف به چیست؟ علم
ه فارق اصللیف اما مطلب اول اینلیف 3. علم به متعلق تلیف 2. علم به نوع تالیف سه نوع است؛ 1. علم به جنس تبه ت

میان ش در تلیف و ش در «ملف به» چیست؟ ما در باب تالیف سه مرحله داریم: «مرحله اول»: یا علم به جنس داریم.
«مرحله دوم»: یا علم به نوع داریم‐یعن علاوه بر علم به جنس، علم به نوع هم داریم. 

وییم نماز ظهر واجب است اینجا که ممرحله سوم»: علاوه بر علم به جنس و علم به نوع، علم به متعلق هم داریم مثلا ب»
م شارع برای ما آورده و علم به نوع هم داریم یعن الزام گوییم نماز ظهر واجب است علم به جنس که الزام است داریم و ی

دانیم این نوع و این الزام، الزام وجوب است و علم به متعلق نوع هم داریم یعن م دانیم این وجوب تعلق پیدا کرده به نماز
ظهر.

حم موارد ش در «جنس تلیف»: در این گونه موارد، بلا تردید مجرای «اصالة البرائة»است، زیرا این مورد ش در اصل
تلیف است. خوب حالا در جای که ما ش در اصل جنس داریم یعن اساسا نم دانیم که آیا شارع الزام را به ما متوجه

کرده یا نرده؟ و در اصل توجه تلیف یعن جنس تلیف اگر ش پیدا بنیم در اینجا تردیدی نیست که مجرای برای «اصالة
البرائة» است یعن تردید نیست که در این مورد ش در تلیف و اصل در تلیف است.

حم موارد ش در «متعلق تلیف»: این مورد از محل نزاع خارج است چه اینه مسلما این مورد، ش در «ملف به» است
و مجرای اصالة الاحتیاط است. و مورد سوم آنجای است که علم به جنس داریم و علم به نوع داریم و ش در متعلق داریم

یعن م دانیم ی الزام هست و نوعش را هم م دانیم وجوب است اما نم دانیم متعلقش ظهر است یا جمعه؟ و این مورد
ش که ما علم به جنس و نوع داریم ول آنجای لف به» است یعندر«م سوم هم محل نزاع نیست به این معنا که مسلم ش

در متعلق نوع داریم؛ این مسلما از مباحث احتیاط و از موارد در ش در «ملف به» است.

حم موارد ش در «نوع تلیف»: مساله دو صورت دارد؛ 1. اگر نسبت به فعل واحد باشد مساله از باب «دوران بین
المحذورین»است و مجرای برائت است 2. اگر نسبت به دو فعل باشد مساله اختلاف است. حالا اگر ما علم به جنس پیدا بنیم
گوییم علم داریم شارع ی در مرحله دوم م گوییم در اصل این جنس تردید داریم ول در مرحله دوم و در مرحله اول م ول

.است یا تحریم دانیم این الزام از نوع وجوب را متوجه به ما کرده اما نم الزام

اما آنجای که علم به جنس داریم و در نوع تردید داریم و م دانیم که شارع ی الزام را به ما متوجه کرده اما نم دانیم این
الزام، الزام وجوب است یا الزام تحریم است خوب اینجا باز مساله دو صورت پیدا م کند: «صورت اول»: اگر نسبت به

فعل واحد باشد مساله از باب «دوران بین المحذورین» م شود و ی فعل است و ما م دانیم که شارع ی الزام را متوجه
ما کرده اما نم دانیم نسبت به این فعل که الزام متوجه فرموده آیا به نحو وجوب است یا تحریم است و فعل هم فعل واحد

است لذا «دوران بین المحذورین» م شود یعن همان دروان بین المحذورین است که مجرای برائت است و هم برائت از
وجوب جاری م شود و هم برائت از تحریم جاری م شود؛ این هم روشن است.

«صورت دوم»: آنچه که ی مقداری در کلمات مورد اختلاف واقع شده این است که آنجای که الزام را بدانیم اما نوع برای ما



مردد باشد و در دو فعل باشد و در دو ش باشد و بوییم م دانم که شارع ی الزام را برای من آورده اما: ‐اولا: نم دانم
این الزام وجوب نماز جمعه است.

 ثانیاً: یا مثلا حرمت جلوس در شارع است. پس م دانم که ی الزام را برای من آورده اما نم دانم کدامی از اینهاست آیا
وجوب صلات جمعه است یا اینه حرمت جلوس در معبر است؟ و یا امثال این مثالهای دیر است؛ حال آیا بوییم این هم از

موارد ش در «ملف به» است؟ یعن همان طوری که اگر علم به نوع داریم و م دانیم شارع ی الزام وجوب آورده ول مردد
است بین نماز ظهر و نماز جمعه؛ در اینجا «اصالة الاحتیاط» م گوید هر دو را بیاور! حال آیا در این مورد که نوع مردد است

باشد مربوط به آن فعل است و تحریم و اگر وجوب است یا تحریم است که یا وجوب الزام گوییم ی و نه متعلق و م
باشد مربوط به فعل دیر است؛

چون آنجای که هر دو در فعل واحد باشند گفتیم «دوران بین المحذورین» م شود؛ حال آیا در اینجا ما این را ببریم و بوییم
هر فعل را مستقلا در نظر م گیریم و در هر فعل ما نم دانیم وجوب هست یا نه؟ لذا ش در تلیف م شود و در فعل دیر

نم دانیم حرمت وجود دارد؟ یا اینه نه ش در تلیف م شود و در نتیجه این موارد ش در «ملف به» نیست.

محقق خراسان(ره) در حاشیه رسائل: صورت دوم از مرحله دوم از موارد ش در ملف به است و مجرای احتیاط است چون
منجزیت علم اجمال دو شرط دارد 1. بیان شدن تلیف و لو اجمال 2. تمن از امتثال ولو احتیاط مرحوم آخوند در حاشیه
رسائل ایشان آمده این مورد را از موارد ش در «ملف به» قرار داده یعن فرموده: بین این مورد و موردی که ما علم به نوع

داریم اما متعلق برای ما بین ظهر و جمعه مردد است فرق وجود ندارد و همانطوری که در این مورد باید احتیاط کنیم اینجا هم
باید احتیاط کرد و م گوییم ی الزام شارع آورده یا این را واجب کرده و یا آن را حرام کرده؛ پس احتیاط بنیم و احتیاط هم

به این است که آن«محتمل الوجوب» را بیاوریم و «محتمل الحرمة» را نیز ترک کنیم؛ مرحوم آخوند در حاشیه رسائل نظریه
شان این است. 

مرحوم آخوند دلیل که در حاشیه رسائل آورده اند این است که م فرماید: «و السر ان التنجز یتقوم بامرین» یعن منجزیت علم
اجمال دو شرط دارد: «شرط اول»: «البیان» یعن باید آن تلیف، برای ما بیان شده باشد و لو به نحو اجمال اینجا هم الزام و

تلیف شارع حالا یا در قالب وجوب و یا در قالب تحریم بیان شده است.

«شرط دوم»:«و التمن من الامتثال و لو بالاحتیاط» یعن تمن از امتثال و لو اینه به نحو احتیاط باشد؛ یعن در جای که بیان
شود و در اینجا اجمالا ؛ پس این منجزیت با آن حاصل من امتثال را دارد ولو احتیاطلف هم تمو م هست و لو اجمال
بیان هست و نیز احتیاطاً تمن از امتثال هست لذا اینجا از موارد ش در «ملف به» م شود و اینجا هم باید احتیاط بند.

محقق انصاری در رسائل: صورت دوم از مرحله دوم از موارد ش در تلیف است و این مورد ملحق به «دوران بین
المحذورین»است.

اما از خود عبارت مرحوم شیخ در رسائل چیز دیری بر م آید یعن شیخ وقت وارد ش در«ملف به» م شوند م فرمایند:
ش در «ملف به» آنجای است که شما علم به نوع تلیف داشته باشید و طبق بیان شیخ و نظریه ایشان در این موردی که

مرحوم آخوند بیان م کند ش در نوع تلیف وجود دارد و من نم دانم نوع وجوب است یا نوع تحریم است و شیخ این را
ملحق م کند به «دوران بین المحذورین» و م فرماید: در اینجا از باب احتیاط خارج است. نته اینه: الزام جنس تلیف و
جنس حم است و وقت م گوییم شارع ی حم م کند، این حم ی جنس دارد مثل الزام و ی نوع دارد مثل وجوب؛

پس این الزام یا وجوب است یا تحریم است. 

بررس صحت نظریه محقق خراسان: در مواردی که در حم تعدد موضوع و نوع باشد، مورد از موارد ش در «ملف به»
نیست؛ و اصولیین بالاتفاق قائل به جریان اصالة البرائة هستند حالا م خواهیم ببینیم این فرمایش مرحوم آخوند درست است یا



نه؟

یعن آیا واقعا ما بیایم در اینجا این را از موارد ش در «ملف به» بیریم یا خیر؟ طبق همان بیان که دیروز عرض کردیم
ببینید جای که چه «من حیث الانسان بل من حیث الملف» و چه «من حیث المتعلق» و یا به تعبیر فن تر جای که تعدد باشد

چه «من حیث الموضوع» که موضوع ملف است و چه «من حیث المتعلق» که مراد از متعلق در اینجا یعن همان نوع تلیف؛
نه حالا متعلق، نوع باشد یعن آنجای که تلیف تعدد پیدا کند یا «من حیث الموضوع» یا «من حیث النوع» به نظر ما اینجا در
ش در «ملف به» داخل نیست و شارع ی الزام کرده و اگر این الزام نسبت به فعل واحد و زمان واحد بود مثلا م گفت
در روز جمعه ی نمازی هم بر تو واجب کردم و توحتما باید ی نمازی بخوان اما من نم دانم نماز ظهر است یا نماز جمعه؟

اینجا منجزیت وجود دارد؛ اما اگر شارع بیاید بوید من یا در روز جمعه نماز جمعه را واجب کردم و یا فلان دعا را حرام کردم
اینجا در حم تعدد موضوع است و در حم تعدد ملف است و در تعدد ملف که همه قبول داریم که اگر دو نفر بویند و هر

دوی آنها بویند و هر دو شان این علم اجمال را داشته باشند ی وقت من م گویم من ش دارم آیا بر من شارع این تلیف
را کرده است یا نه؟ و شما هم م گویید ش دارید آیا شارع این تلیف را کرده یا نه؟ که این مساله روشن است؛ اما اگر هر دو

علم اجمال دارند که شارع یا این عمل را بر این واجب کرده یا برای دیری؛ اصلا در جای که نوع هم حت روشن است؛ اما
موضوع متعدد است یعن اگر واجب باشد برای این است و باز اگر واجب باشد برای دیری است. 

در اینجا همه اصولیین م گویند که: اینجا «اصالة البرائة» جاری م شود و اینجا علم اجمال منجزیت ندارد حالا اگر هر دو
بویند یا شارع بر من واجب کرده و بر تو حرام یا بر تو واجب کرده و بر من حرام و باز هم در اینجا خود آقایان تصریح کردند

به اینه در اینجا علم اجمال منجزیت ندارد.

بررس ی سؤال: چه فرق بین ما نحن فیه و مواردی که از نظر واقع و عقل تعدد موضوع است، وجود دارد؟ خوب سؤال این
لیف شارع و از نظر عقل چه فرقم و تکه تعدد موضوع است از نظر واقع و از نظر ح است که بین ما نحن فیه و آنجای

وجود دارد؟ آنجای که دو نفرند ‐عرض کردم خوب روی این تعبیر دقت کنید‐ و هر دو م گویند علم اجمال داریم یا بر من
واجب است یا بر تو واجب است؛

جواب: حت اگر وجوب هم در عالم واقع باشد اما عقل م گوید امتثال و عصیان تو ربط به دیری ندارد و عقل در موارد
ش ملف بر وجود وجوب م گوید اصالة البرائة را جاری کن. خوب م گوییم حت وجوب هم در عالم واقع هم هست اما

عقل اینجا م گوید تو ف نفسه باید رعایت خودت را بن و در مقام عمل، امتثال تو ربط به امتثال دیری ندارد و عصیان تو
ربط به عصیان دیری ندارد؛

خوب عقل م گوید تو الان ش م کن که وجوب برایت هست یا نه لذا «اصالة البرائة» را جاری کن و برای تو بیان نیست.

مناقشه بر نظر محقق خراسان: بیان اجمال نسبت به ملف واحد کفایت م کند اما بیان اجمال نسبت به ملف متعدد کفایت
نم کند و بیان در صورت کاف است که موضوع قاعده قبح عقاب بلا بیان را از بین ببرد. م خواهیم این نته را در رد

فرمایش آخوند یا هر کس که مسل مرحوم آخوند را دارد روشن کنیم که اینه فرمودند: بیان کاف است ولو اجمالا؛ نه این
چنین نیست بله بیان در صورت برای انسان کاف است و در صورت بدرد م خورد که موضوع قاعده «قبح عقاب بلا بیان»

را از بین ببرد و در چنین موردی مگوییم مولا ی الزام وجوب آورده ول نم دانم به من فرمود یا به زید؟ 

و م گویم من بیان ندارم و به من بیان نرسیده و باید بیان«واصل ال الملف» باشد. بله؛ عقل بیان اجمال مربوط به ملف را
کاف م داند یعن اگر بدانم مولا به من گفت یا بنشین و یا بو و یا نماز بخوان و یا زکات بده و یا نماز ظهر بخوان و یا نماز
به من توجه پیدا کرده و اگر در ذهن شریفتان باشد مرحوم محقق اصفهان لیفت ی جمعه؛ خوب اینجا من بیان دارم یعن



قبلا در بحث «اصالة البرائة» در مورد بیان این نته را داشت و م گفت بیان آنجای است که تلیف متوجه به ملف بشود ولو
ندارند و بیان «متوجه ال گوییم هر کدام بیان هست اینجا مسلم م لفکه دو م متوجه او بشود؛ پس این در آنجای اجمالا

الملف» نیست؛ یعن همانطوری که بیان کل بدرد نم خورد بیان اجمال «ال احدهما» هم بدرد نم خورد و باید برای ملف
بیان شده باشد و بیان اجمال «ال الملف» بدرد م خورد؛

اما بیان اجمال «ال احدهما» بدرد نم خورد و حالا اینها را که در جای خودش آقایان هم قبول دارند و حالا م آییم در محل
بحث و این که مورد اختلاف است و در اینه مورد اختلاف است م گوییم شارع به خود من ملف ی الزام کرده یا به
وجوب صلات نماز جمعه یا به حرمت؛ و نسبت به هرکدام ی بیان متوجه من هست اما نسبت به نوع، توجه به من پیدا

نرده یعن من نم دانم نوع وجوب به من توجه پیدا کرد یا نه «من حیث الجنس» الزام توجه پیدا کرده اما «من حیث النوع»
توجه پیدا نرده و من نم دانم وجوب بر من هست یا نه؟ 

لذا من بیان برای وجوب ندارم و من نم دانم حرمت به من توجه پیدا کرده یا نه و برای حرمت هم بیان ندارم و در هر کدام
«اصالة البرائة» جاری م شود و در نتیجه «اصالة الاحتیاط» و ش در «ملف به» آنجای است که حتما نوع تلیف مشخص

باشد.

نته اینه: اولا: مجرد بیان الجنس کاف نیست برای اینه بیان الجنس نه موافقت دارد و نه مخالف؛ یعن به این معنا که خود
گوییم بیان شده باشد یعن ما م ه امتثال دارد نوع است پس وقتالزام من حیث هو هو امتثال ندارد و آن لیف یعنجنس ت
نوعش بیان شده باشد پس در نتیجه «قبح عقاب بلا بیان» یعن «بلا بیان نوع تلیف مربوط به این ملف» این م شود. ثانیاً:

داریم که به ما نرسیده؛ ببیند در این قاعده «قبح عقاب بلا بیان» تا اینجا را همه قبول دارند و م الان ما این همه بیان های واقع
گویند عقل حم م کند به «قبح عقاب بلا بیان» بعد م گویند: «ای بلا بیان واصل ال الملف» و این را تصریح دارند و شما
مراجعه کنید و ببینید این مطلب روشن است و حالا ما این را تحلیل م و سایر کتاب های اصول به حاشیه مرحوم اصفهان

کنیم و م گوییم این بیان واصل آیا «بیان الجنس، بیان واصل»؟ 

نه واصل نیست چون اثری ندارد چون «جنس من حیث هو جنس» امتثال ندارد و آن چیزی که امتثال دارد نوع است پس «بیان
واصل» یعن «بیان نوع الواصل ال الملف» این مطلب است که م شود گفت نتیجه گیری و نظر مختار:

حق با محقق انصاری است یعن در مواردی که نوع معین نشده باشد بیانِ واصل محقق نشده ول مواردی که نوع مشخص
باشد بیان واصل محقق شده است. و در نتیجه حق با مرحوم شیخ است که اینجا ما این را از موارد از ش در «ملف به»

خارج بنیم یعن اینجای که تعدد فعل هست ‐ولو در ملف واحد‐ حالا شما ببینید اگر در این مثال گسترش بدهیم و بوییم
من م دانم مولا ی الزام کرده اما اطراف این الزام را صد تا قرار بدهم و نم دانم وجوب نماز جمعه است این ی و وجوب

زکات است این دو و حالا وجوب چون نوع معین م شود و باز بین این دو تا احتیاط بند و بوئید وجوب نماز جمعه و
حرمت ی فعل دیر و باز اطراف را اضافه بنیم و اینجا نم تواند احتیاط کند و همه اینها را بیاورد؛ مر آنجای که نوع معین
باشد و اگر نوع معین شد م گوییم آنجا بیان واصل محقق شده حالا این کلام آخوند در حاشیه رسائل را ببینید تا فردا ان شاء

اله.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


