
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۴ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 213 

بِسم اله الرحمن الرحيم

أعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین .

یادآوری1؛ آیا «اصالة التخییر»در «دوران بین الجزییة و المانعیة» جاری است یا خیر؟ بحث جلسه گذشته را دنبال م کنیم که
بحث در این بود که در «دوران بین الجزییة و المانعیة» آیا اصل تخییر جاری است یا اینه چون ترار عمل و یا ترار الجزء

امان دارد اینجا باید احتیاط کرد؟ و اینجا از مورد «دوران بین المحذورین» و از مساله «تخییر» خارج است؟

یادآوری2؛ محقق خوی: برای مساله صوری قابل فرض است؛ یا ترار عمل ممن است یا نیست و یا «امتثال تفصیل» ممن
است یا نیست و یا قطع نماز حرام است یا نیست؛ اگر قطع نماز حرام باشد مساله فقط از باب تخییر است و الا نماز را رها

کرده و اعاده کند. عرض کردیم اینجا صوری را مرحوم آقای خوی در کتاب «مصباح الاصول» ذکر کردند که بطور کل مساله
را این طور تصویر کردند و تقسیم کردند که: یا ترار عمل امان دارد و یا ترار عمل امان ندارد یا «امتثال تفصیل» ممن
هست و یا اینه «امتثال تفصیل» ممن نیست خوب آنجای که «امتثال تفصیل» ممن باشد که در همین مثال مساله نماز

بود که اگر کس در حال «نهوض للقیام» هست و ش دارد که سجده دوم را آورده یا نیاورده؛ در اینجا فرمودند: اگر قائل
بشویم که قطع این نماز حرام نیست؛ پس این نماز را رها کند و بعد از اینه این نماز را رها کرد از اول مجددا اعاده کند اما اگر

قائل شدیم به اینه قطع این نماز حرام است؛ اینجا فرمودند مساله فقط در باب«تخییر» داخل م شود و بنابر اینه قطع حرام
باشد مساله«تخییر» است و همچنین در آن فرض که «امتثال اجمال» امان دارد که مثالش در این بود که کس نم داند این

نماز را جهری بخواند یا اخفات؛ خوب این شخص یا باید قرائت را در نماز واحده ترار کند و یا ی بار «جهراً» بخواند و یبار
بار نماز را به صورت اخفاتبار نماز را به صورت جهری بخواند و ی ی رار کند یعنه خود نماز را تاخفاتاً» و یا این»

بخواند. 

نته اینه: در اینجا «مخالفت قطعیه» نیست بله این شخص نم داند آیا باید «جهراً» خواند یا «اخفاتاً» لذا یبار حمد را
«جهراً» م خواند و احتیاطاً هم یبار «اخفاتاً» م خواند و اتفاقا «موافقت قطعیه» کرده است و این شخص الان یقین دارد
که نماز واقع اش را انجام داده و اما م داند ی از این دو تا لازم نبوده ول برای احتیاط آورده پس اینجا «مخالفت قطعیه»

نیست.

وییم قطع صلات جائز است فرق مه به ما قائل بشویم به حرمت قطع صلات و یا قائل نشویم بلپس ایشان بالاخره بین این
گذراند؛ یعن: در فرض که قطع نماز جائز باشد م فرمایند اینجا م تواند «امتثال تفصیل» را انجام بدهد و در آن فرض اول
آنجای که امان «امتثال تفصیل» هست و باید نمازش را قطع کند و در فرض که به حرمت القطع قائل بشویم، م فرمایند:

اینجا غیر از مساله «تخییر» ما راه دیری را نداریم.

بررس نظر محقق خوی در دو صورت؛ 1. صورت حرمت قطع صلات 2. صورت جواز قطع صلات حالا باز کلام ایشان را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دنبال کنیم و نات را که در کلام ایشان هست را ذکر کنیم چون م خواهیم به همان مطلب که در جلسه گذشته گفتیم باز
برگردیم و آن را تحیم کنیم و تقویت کنیم. بررس صورت اول: در اینجا دو علم اجمال داریم 1. علم اجمال به تعلق تلیف به
طبیع الزام که مردد است بین واجد الجزء یا فاقد الجزء داریم 2.علم اجمال به حرمت جزء مشوک یا وجوب آن داریم این

علم اجمال اثری ندارد «صورت اول»: در این فرض که قطع نماز حرام است ایشان م فرماید: تخییر صحیح است و
تعبیرشان این است که «لا لاجل الدوران بین الجزئیة و المانعیة بل لاجل دوران الامر بین حرمة الفعل و ترکه» دوران بین این

است که یا خود این فعل حرام است و یا ترکش حرام است و تعبیر ایشان این است «لاجل الدوران بین حرمة الفعل و ترکه»
یعن «حرمة الترک» پس یا این فعلش حرام است و یا ترکش حرام است؛ بدین معنا که اگر این نماز را باید جهری بخواند پس

اخفات فعلش حرام است و اگر این نماز را باید به صورت اخفات بخواند پس ترک اخفات حرام است و اخفات مردد م شود
بین اینه یا فعلش متعلق حرمت است و یا ترکش متعلق حرمت است؛

بعد م فرمایند: ما در اینجا دو علم اجمال داریم: «علم اجمال اول»: ی علم اجمال به اینه ی الزام از طرف شارع به
طبیع عمل تعلق پیدا کرده و ی نماز که طبیع مردد بین اینه این جزء را بیاورد و یا اینه فاقد این جزء باشد و آن اصل تعلق

الزام به طبیع م فرمایند: برای ما این ی علم اجمال است «علم اجمال دوم»:

و علم اجمال دوم علم اجمال «بحرمة الجزء المشوک و وجوبه» است «لدوران الامر بین الجزئیة الموجبة لوجوبه و المانعیة
المقتضیة لحرمته لونه مبطلا» این علم اجمال دوم اطرافش این است که یا این سجده مشوکه یا واجب است بیاورد و یا

حرام است بیاورد و فرض هم این است که الان قطع نماز حرام است؛ محقق خوی: در اینجا ملف طبق علم اجمال دوم، بین
اول باید نماز را تمام کرده و سپس اعاده کند خلاصه ایشان م بر طبق علم اجمال انجام و عدم انجام جزء مخیر است ول

فرمایند: در اینجا ما با این دو علم اجمال چار کنیم؟ یعن علم اجمال اول که ی الزام به طبیع صلات که مردد است بین
«واجد الجزء» و «فاقد الجزء» وجود دارد و علم اجمال دوم اجمالا م دانیم این سجده یا واجب است یا حرام و فرض هم این
است که قطع نماز حرام است؛ محقق خوی پیرامون علم اجمال دوم م فرمایند: اثری ندارد چون تمن از «موافقت قطعیه»

ندارد و بر طبق علم اجمال دوم ما باید مساله تخییر را قائل بشویم؛ اما بر طبق علم اجمال اول، نماز را باید اعاده کند یعن این
نمازش را وقت خواند و تمام کرد؛ باید نماز دوم را اعاده کند. 

پس ببینید در فرض که ما قائل بشویم به حرمت قطع صلات در همین فرض که این ملف نم داند که آیا سجده را آورده یا
نیاورده؟ دو علم اجمال ایشان درست م کند: ی علم اجمال به اینه من ملفم به طبیعت صلات و صلات که نم دانم این

نماز«فاقد الجزء» است یا «واجد الجزء» است؟ و صلات که نم دانم آن جزی که باید در آن آورده بشود آیا با این فعل من
م برائت یقین اقتضاء دارد که من نماز را دو مرتبه اعاده کنم چون اشتغال یقین آورده شد و یا آورده نشد و این علم اجمال
خواهد و الان هم من آمدم ی نمازی خواندم و نم دانم ی از اجزاء نماز آورده شد و یا نیاورده شد و نماز را تمام م کنم و

بعد باید اعاده کنم. اما علم اجمال دوم این است که یا سجده حرام است و یا واجب؟ چون قطع نماز هم فرض این است که
الان این است که جائز نیست این علم اجمال دوم م گوید شما مخیرید که ی از اینها را انجام بدهید چون «موافقت قطعیه»

ممن نیست و نماز را تمام کنید؛

اما بر طبق علم اجمال اول باید اعاده کنید. خلاصه اینه: در جای که ترار عمل امان دارد، اگر ما در همین مثال نماز قائل
به حرمت قطع صلات شدیم ایشان م فرماید که دو علم اجمال وجود دارد که: ی علم اجمال م گوید باید بعدا نماز را

اعاده کن علم اجمال دوم اثر ندارد و شما مخیرید بین اینه این سجده را بیاورید یا نیاورید نتیجه این م شود که بنابر حرمت
قطع صلات باید نماز را تمام بند و وقت که برای قیام بلند م شود نماز را تمام کند و حق قطع کردن نماز را ندارد و نماز که

تمام شد بر طبق علم اجمال اولش باید نماز را اعاده بند بررس فرض عدم امان ترار عمل: در اینجا تردیدی در تخیر در
داخل وقت نیست؛



رد ی توهم؛ در خارج وقت قضا واجب نیست و بعد م آیند مساله را م برند در فرض که ترار امان ندارد مثل کس که در
ضیق وقت نم داند نماز را باید به صورت قصر بخواند یا تمام؛ مثلا الان چند دقیقه به آخر وقت باق نمانده که ملف یا باید

شود؛ ایشان م رار نمشود و ت تواند بخواند و جمعشان نم نماز را قصر بخواند یا نماز را تمام بخواند و دو نماز را نم
فرماید اینجا تردیدی در تخییر در داخل وقت نیست و مخیر است ی از آنها را انتخاب کند؛ حالا آیا در خارج وقت این شخص

باید قضا هم بند؟

ایشان م فرمایند «توهم»: برخ توهم کردند که آن علم اجمال در داخل وقت بود که یا نماز قصر یا بر او واجب است یا نماز
قضا؛ و آن علم اجمال منجزیتش نسبت به خارج وقت باق است؛ و در خارج وقت باید قضا بند و احتیاط کند و خارج وقت

را هم انجام بدهد؛ حالا مثلا اگر در داخل وقت قصرا خوانده در خارج وقت تماما بیاورد یا بالعس یعن اگر در داخل وقت
تماما خوانده در خارج وقت قصرا بیاورد.

«رد توهم»: مرحوم خوی با این نظر مخالفت م کنند و م فرمایند: تحقیق عدم وجوب اتیان به قضا در خارج وقت است
چون قضا موضوعش فوت است و این موضوع در اینجا محرز نیست و وقت که در داخل وقت آمده «احدهما» را آورده؛ این

شخص الان احراز نم کند که «مامور به» فوت شده چون چنین چیزی محرز نیست، لذا قضا بر او لازم نیست.

 این خلاصه فرمایش مرحوم آقای خوی است پس ببینید ایشان بین اینه ترار ممن است یا ممن نیست فرق گذاشتند و بین
اینه «امتثال تفصیل» ممن است یا «امتثال اجمال» فرق گذاشتند و بین اینه قائل بشویم به اینه قطع صلات حرام است یا

حرام نیست فرق گذاشتند.

نظر مختار: بخلاف نظر محقق خوی بین صور فوق هیچ فرق نیست و در همه این موارد ملاک دوران بین المحذورین حین
العمل وجود دارد لذا در همه این موارد تخییر جاری است اما ما نظرمان این است که بین هیچ کدام از این موارد فرق نیست؛ و
محذورین در حین العمل محقق م که ملاک «دوران بین المحذورین» در حین عمل هست و این موضوع یعن ما معتقدیم وقت

شود و در اینجا که نم داند که آیا این سجده بر او واجب است یا حرام؟ در حین عمل «دوران بین المحذورین» بوجود آمده،
لذا مخیر است و اصل تخییر الان به این شخص م گوید تو مخیری و ما الان اگر هیچ اصل را برای جریان نداشتیم م گفتیم

بعد از نماز ش م کند که آیا وظیفه واقعیه اش انجام شده یا نشده؟

در جواب م گفتیم اشتغال یقین برائت یقین م خواهد اما اینجا اصل تخییر مسلما جریان پیدا م کند و اگر جریان پیدا
کرد«امتثال ظاهری» محقق شده و اگر «امتثال ظاهری» محقق شده، دیر مجال بر اینه بعد از عمل اعاده کند وجود ندارد و

در جای که مردد است «بین الجهر و الاخفات» اینجا م داند شارع هر دو را از او نخواسته و «ضدان لا ثالث لهما» است و
«احدهما» را که انجام بدهد «امتثال ظاهری» محقق م شود و دیر دلیل نداریم که خود عمل باید ترار بند و یا بعد از عمل

باید ترار بند و م خواهد قائل بشویم به اینه قطع صلات حرام باشد یا نباشد و در ما نحن فیه این موضوع فرق نم کند چه
اینه در «حین العمل دوران بین المحذورین» است و در حین عمل اصل تخییر در اینجا جریان پیدا م کند.

نظر مشهور اصولیین: در جای که احتیاط امان ندارد، اصالة التخییر جاری است و در جای که احتیاط امان دارد اصالة
التخییر جاری نم شود و از اینجا ی مطلب کل را عرض کنیم؛ ببینید در باب «اصالة التخییر» درست است که در مجاری

اصول عملیه تا بحال شنیده اید و خوانده اید که «اصالة التخییر» در جای است که احتیاط امان نداشته باشد و جای که
احتیاط امان دارد اینجا مجال برای «اصالة التخییر» نیست مناقشه بر نظر مشهور: قسمت دوم کلام مشهور مورد پذیرش

نیست چه اینه جای که احتیاط امان دارد اگر مصداق برای دوران بین المحذورین باشد اینجا هم تخییر وجود دارد. 

و ما م خواهیم به این مطلب ی تعلیقه ای بزنیم تا شما ببینید که آیا این مطلب قابل التزام هست یا نیست؟ و آن این است که
ما مواردی داریم که و لو ترار ممن است و لو احتیاط ممن است اما چون «ولو ف لحظة واحدة حین العمل دوران بین



المحذورین » م شود دیر امان احتیاط مجال برای او نیست؛ این حرف که اصولیین مطرح کردند مبن براینه در جای که
احتیاط امان ندارد ما م رویم سراغ «اصالة التخییر» و جای که احتیاط امان دارد «اصالة التخییر» را جاری نم کنیم این

مطلب دوم را ما قبول نداریم و جای که احتیاط امان دارد اگر مصداق برای «دوران بین المحذورین» شد اینجا هم مساله
«تخییر» وجود دارد ولو احتیاط امان داشته باشد اینه ما بوییم ی نفر –حال در «حین العمل دوران بین المحذورین»

ر و یا این عمل را تا آخر بیاورد و علم دوم را هم بیاورد اینها وجهعمل دی است‐ اما این عمل را رها کند و برود سراغ ی
برایش نیست؛ و مورد «اصالة التخییر» جای نیست که احتیاط مطلقا امان نداشته باشد و مورد «اصالة التخییر» آنجای است

که صدق «دوران بین المحذورین» بند و در ی عمل اگر ملف در ی دو راه بین محذورین قرار گرفت عقل اینجا مساله
تخییر را مطرح م کند.

و حالا م خواهد احتیاط امان داشته باشد «بترار العمل خارج الوقت و داخل الوقت» اینها ضربه ای به «اصالة التخییر»
نم زند و شما اینه م گویید اصل مساله «تخییر» هست به ملاک عقل بیان م کنید و عقل مساله «تخییر» را در «دوران بین

المحذورین» مطرح م کند؛ بالاخره شارع در اینجا در حین عمل برای من حم دارد یا ندارد؟ پاسخ این است که نم توانیم
ما م :ه: اولاات قابل توجه اینکند ن ه شارع هم به تبع عقل مساله«تخییر» را مطرح مندارد چه این موییم شارع حب

خواهیم بوییم عقل م گوید آنجای که قبل از شروع عمل اگر تو نم دان «ملف به» چیست؟ مثلا نم دان نماز جمعه است
یا نماز ظهر است؛ لذا احتیاط کن هر دو را بیاور ول آنجای که در «حین العمل بین المحذورین» قرار گرفت اینجا حتما باید

ی راهاری باشد و الان طبق کلام مرحوم آقای خوی باید بوییم شارع در «حین العمل» وظیفه ای نرده و عقل هم وظیفه ای
معین نرده؟!!! آیا م توان به این قول ملتزم شد؟ 

یعن بوییم در«حین العمل» این شخص که الان بلند م شود برای قیام و «نهوض للقیام» م کند و نم داند که سجده را آورد
یا نه؟ آیا صحیح است بوییم نه شارع حرف م زند و نه عقل حرف م زند؟!!! فقط عقل م گوید که من نم دانم این اصلا

الش این است که عقل الان باید یشود و اش نماز بیاور!!! این که نم ن و دوباره یفائده دارد یا نه که این را شما تمام ب
تلیف را روشن بند و اینه م گوید این نماز را تمام بن آیا م گوید این نماز مجهولا را تمام بند؟ و اصلا خود اینه

مرحوم خوی حالا م گوییم آیا واقعا در اینجا دو علم اجمال داریم و اینها را اشالاتش را ذکر م کنیم ول م خواهیم بوییم
لازمه فرمایش این آقایان مثل آقای خوی این است که بوییم الان در «حین العمل» عقل نم تواند بوید تو این سجده را بیاور

یا نیاور؛

در حالیه باید عقل وظیفه را مشخص کند و ی وقت شارع م گوید «اذا شت» در اینه سجده را آوردی یا نه، نمازت
باطل است خیل خوب مشخص کرده و الان ما فرض ما این است که اماره ای و دلیل بر اینه شارع بیاید حم را معین بند

نداریم؛ بله م خواهیم از نظر اصل عمل آیا دلیل داریم یا نه در اینجا «اصالة التخییر» م گوید «دوران بین المحذورین» شد
ثانیا: من عقیده ام این است که بین حرمت قطع صلات و عدمش فرق نم کند و اگر قائل بشویم به اینه قطع نماز است حرام

است که مسلم باید مساله «تخییر» را بوییم که آقای خوی هم فرموده اگر گفتیم قطع نماز حرام نیست الان چه مانع از
جریان «اصالة التخییر» اینجا هست؟ و اینه ملف م تواند نمازش را قطع کند دلیل بر لزوم قطع نماز نیست و اگر گفتیم

ملف م تواند قطع کند این معنایش این است که اگر قطع کرد کار حرام نرده اما اگر بخواهد عملش را ادامه بدهد آیا این
«دوران بین المحذورین» نیست؟ و اینه م گوییم قطع جائز است این معنایش این نیست که قطعش واجب است بله معنایش

این است که م تواند ادامه دهد. 

ثالثاً: اینه گفته م شود اشتغال یقین برائت یقین م خواهد در جای که ی اصل عمل که– ی نته دیر عرض کنم شما
در اصول م خوانید که اصل جاری در سبب مقدم بر اصل جاری در مسبب است و اینجا نظیر او دارد م شود یعن شما چرا

بعد از نماز م گویید اشتغال یقین برائت یقین م خواهد این به سبب این است که تلیف این نمازتان روشن نیست اما اگر
گفتیم تلیف نماز را «اصالة التخییر» روشن کرد دیر مجال برای این نم ماند.



خلاصه اینه: همه حرف ما این است آقایان در مجاری اصول م گویند «اصالة التخییر» در جای است که احتیاط ممن
گوییم جای رسد ما این حرف دوم را قبول نداریم و م ن است نوبت به «اصالة التخییر» نمکه احتیاط مم نیست و جای

احتیاط ممن است اما چون «دوران بین المحذورین»، «حین العمل» این موضوع برای «اصالة التخییر» محقق است لذا بین
اینه ما بوییم عمل ترارش ممن است و یا ممن نیست و یا قطعش جائز است و یا جایز نیست؛ الان سئوال اصل این است

که شارع الان در اینجا این کس که نم داند سجده را آورد یا نه؟ از نظر اماره که دلیل نداریم یعن روایت نیست که بوید این
ش تو باطل است یا باطل نیست و از نظر اصل عمل شارع اینجا کاری نرده و عقل در اینجا بلا اشال م گوید قائل به

مساله «تخییر» م شویم مخصوصا اگر بوییم نم دانیم بعد از این عمل آیا قدرت بر اتیان عمل بعدی را دارم یا نه؟ و اصلا
من حیات دارم که عمل بعدی را انجام بدهم یا نه؟ و شما الان تلیف این عمل را روشن بنید و الان عقل م گوید شما مخیرید
و «دوران بین المحذورین» است؛ لذا من فر م کنم حالا باز آقایان دقت کنید یعن اینجا ما ی راه دیری و ی راه جدیدی

در بحث مجاری اصول مطرح م شود که بوییم در بعض از مواردی که احتیاط هم امان دارد موضوع برای «اصالة
التخییر» وجود دارد.

موید نظر مختار حالا توجه شما را من به ی مساله بیست و دوم بحث قرائت از کتاب عروة الوثق مثل مثال ما نحن فیه بررس
مساله ای از عروة  جلب بنم در مساله 22 از بحث قرائت در نماز مساله این است: «اذا جهر ف موضع الاخفات» یعن اگر

اگر کس موضع الجهر عمدا بطل الصلاة» خوب این روشن است یعن ه اخفات بخواند جهری بخواند «او اخفت فبجای این
نماز صبحش را عمدا اخفات بخواند، نمازش باطل است و بعد در ادامه دارد «و ان کان ناسیا او جاهلا ولو بالحم صحت»

یعن اگر ی کس ناس است و یا جاهل است «ولو جاهلا بالحم». 

سید در عروه م فرماید: این شخص نمازش صحیح است: «سواء کان الجاهل بالحم متنبها للسؤال» یعن این شخص جاهل
به حم، قبل از نماز هم حواسش بوده باید م رفته سئوال م کرده ول «و لم یسئل ام لا؟» همه عرض من در همین است که

این فتوای سید درست است «وان کان ناسیا او جاهلا ولو بالحم صحت» این جاهل بالحم ی فرضش در این است که الان
در حین نماز علم اجمال دارد که این نماز ظهر یا باید به صورت جهری خوانده بشود یا اخفات و قبل از نماز هم تمن از

سئوال هم داشته ول نرفته سئوال بند! خوب این «صحت» یعن هر جور بخواند صحیح است و این معنایش مساله «تخییر»
است. بعد م فرمایند: «لن الشرط حصول قصد القربة و ان کان الاحوط ف هذه الصورة الاعادة» یعن احتیاط استحباب، این
احتیاط احتیاط استحباب است ببینید قبلا عرض کردم بین اینه این احتیاط اینجا ممن است خوب بله این شخص نمازش را

م خواند و بعد از نماز دوباره اعاده هم م کند؛ بله بحث در لزوم احتیاط است و ما اینجا م گوییم ما دلیل بر لزوم احتیاط
نداریم و سید هم در اینجا م فرماید: این احتیاط در اینجا احتیاط استحباب است.

عرض م شود در اینجا درست است که ما در اینجا روایت هم داریم و روایت صحیحه زراره است که در این صححیه در بحث
جهر و اخفات م فرماید: «فان فعل ذل ناسیا او ساهیا او لا یدری فلا ش علیه» یعن روایات م گوید اگر نسیان باشد و یا
سهو باشد و یا لا یدری باشد یعن جهل مطلق است حالا ی اختلاف وجود دارد که آیا این فقط جاهل قاصر را م گیرد و یا
جاهل مقصر را هم م گیرد این محل اختلاف است که این روایت آیا آن که متبادر از این روایت است، جاهل قاصر است؟

یعن جاهل است که فر م کند ذمه اش فارغ م شود و بری م شود یا اینه جاهل مقصر را هم شامل م شود؟ ببینید
درست است اینجا روایت هم وجود دارد ول من م خواهم عرض کنم که اگر این روایت هم نبود قاعده هم همین است برای

اینه شارع در اینجا الان کس در حین نماز نم داند که آیا این سجده را آورد یا نه؟ و آیا باید جهر بیاورد یا اخفات و در حین
نماز «دوران بین المحذورین» است و ی از اینها را بیاورد صحیح است و اشال ندارد و لو ی علم اجمال هم دارد که یا

باید جهر بخواند یا اخفات؟ و علم اجمال دارد یا سجده برایش حرام است یا سجده برایش واجب است.

نظر نهای: تفصیل محقق خوی صحیح نیست و حق با محقق انصاری است یعن در این موارد مطلقا تخییر جاری است پس



ببینید ما نظرمان این شده حالا خود آقایان دقت کنید این تفصیل بین این صور درست نیست و حق با مرحوم شیخ اعظم
انصاری است که شیخ بین این صور تفصیل نشده و مطلقا در این موارد شیخ قائل به «تخییر» شده و بین اینه عمل ترارش
ممن باشد یا نباشد و نماز قطعش حرام باشد و نباشد تفصیل نداده و لذا حق با شیخ است و اینجا مساله «اصالة التخییر»

جاری است.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


