
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 212 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین 

یادآوری؛ آیا در دوران بین المحذورین همان نظری که در «تالیف استقلالیة»مطرح
است در «تالیف ضمنیة» هم مطرح است؟

در دنباله بحث «دوران بین المحذورین» ی فرع و بحث را مرحوم شیخ در رسائل دارند و آن این است که: آیا همان نظری که
در«دوران بین المحذورین» در «تالیف استقلالیة» وجود دارد، آیا همان نظر در «دوران بین المحذورین» در «تالیف ضمنیة»

هم وجود دارد یا نه؟ یعن اگر ما در «دوران بین المحذورین» مساله «تخییر» به معنای «لاحرجیت» را اختیار کردیم و یا هر
نظر دیری در آنجا دادیم آیا در «تالیف ضمنیة» هم این مساله مطرح م شود یا خیر؟

ه یاگر امر دائر شد بین این للواجب» یعن لواجب و مانعیة هذا الش فرمایند: «اذا دار الامر بین جزئیة ش شیخ انصاری م
فعل به عنوان جزء واجب باشد و در نتیجه آوردنش واجب باشد یا مانع باشد یعن «دوران بین الجزئیة و المانعیة» باشد که اگر

گفتیم جزء است پس آوردنش واجب است و اگر گفتیم مانع است پس آوردنش حرام است؛ حال آیا در اینجا مساله «تخییر»
مثلا مطرح م شود یا خیر؟ و یا آنجای که «دوران بین الجهر و الاخفات» است و نم دانیم که آیا این نماز ما و این قرائت ما
 مشروط است به اینه «جهراً» باشد و یا «اخفاتاً»؟ که از آن تعبیر م کنند به «دوران بین الضدین» و در اینجای که «دوران
بین الضدین» است و یا «دوران بین الجزئیة و المانعیة» هست آیا همان قاعده ای که در «دوران بین المحذورین» در «تالیف

استقلالیة» جاری است در اینجا هم جاری هست یا خیر؟ 

الیف استقلالیه مکه در دوران بین المحذورین در ت محقق انصاری: همان مطالب
آید در تالیف ضمنیه هم م آید

شیخ انصاری در رسائل م فرماید: بله همان مطالب که در «دوران بین المحذورین» در «تالیف استقلالیة» گفتیم در اینجا هم
م آید و اگر در آنجا مساله «تخییر» را مطرح کردیم حالا «تخییر» هر تخییری م خواهد باشد یعن «تخییر عقل»م خواهد
باشد و یا «تخییر شرع»م خواهد باشد؛ اینجا هم مساله «تخییر» مطرح م شود؛ مثلا: در «دوران بین الجزئیة و المانعیة»،

مساله «تخییر» مطرح بشود و م تواند بیاورد و م تواند ترک بند و در «دوران بین الضدین» م داند یا باید «جهراً» بخواند یا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«اخفاتاً» اما الان نم داند کدام ی از اینهاست و مساله «تخییر» مطرح است؛ و یا در «دوران بین الضدین» یعن آنجای که
کس نم داند که آیا نماز «قصر» بر او واجب است و یا نماز «تمام» بر او واجب است در این هم مخیر است که ی از اینها

را بیاورد. خلاصه اینه شیخ انصاری م فرماید: در همه اینها ما مساله «تخییر» را مطرح م کنیم.

محقق نائین: علت قائل شدن به تخییر در تالیف استقلالیه در دوران بین
المحذورین این است که مخالفت قطعیه امان ندارد اما در تالیف ضمنیه موافقت
قطعیه امان دارد لذا علم اجمال منجزیت دارد و باید احتیاط کرد و مجال برای

تخییر نیست.

اما مرحوم محقق نائین در ج 3 کتاب «فوائد الاصول» ص 455 در «الامر الخامس» ایشان خیل به صورت مختصر با مرحوم
شیخ مخالفت م کنند و م فرمایند: ما در آنجای که در «تالیف استقلالیة» در «دوران بین المحذورین» مساله «تخییر» را

قائل م شویم یا آن کس که م خواهد «تخییر» را قائل بشود برای این است که «مخالفت قطعیه» امان ندارد؛ اما در
«تالیف ضمنیة»،«موافقت قطعیه» امان دارد و حالا که «موافقت قطعیه» امان دارد پس باید احتیاط کند و علم اجمال اش

منجزیت دارد و در آنجای که احتیاط امان ندارد‐آن روز عرض کردیم‐ که علم اجمال نسبت به «موافقت قطعیه» و
«مخالفت قطعیه» منجزیت ندارد و باید «موافقت احتمالیه» انجام بدهد؛ اما در «تالیف ضمنیة» چون «موافقت قطعیه»
امان دارد لذا اینجا علم اجمال منجزیتش به حال خودش باق م ماند و دیر مجال برای مساله «تخییر» نیست؛ این را

مرحوم نائین به همین صورت و به صورت مجمل بیان کردند و تمام کردند؛

محقق خوی: در مواردی که ترار عمل ممن است و ملف تمن از امتثال دارد
مساله دو فرض دارد؛

خواهد پس مجال برائت یقینیه م دارد در اینجا اشتغال یقین ن از امتثال تفصیللف تمفرض اول: در موردی که م بررس
در ج 2 ظاهراً ص 336 مطرح کردند م برای تخییر نیست. اما همان طوری که در کتاب «مصباح الاصول» مرحوم خوی

فرمایند: اینجا مساله صوری دارد؛ یعن به طور کل: «صورت اول»: یا ترار در عمل ممن است؛ «صورت دوم»: و یا ترار
در عمل ممن نیست؛ و این عناوین را باید از هم جدا بنیم و در صورت اول که ترار ممن است باز دو صورت دارد: 

«فرض اول»: گاه تمن از «امتثال تفصیل»دارد؛  «فرض دوم»: این است که فقط تمن از «امتثال اجمال» دارد و دیر
تمن از «امتثال تفصیل»ندارد ایشان م فرمایند: در آنجای که ملف تمن از امتثال دارد آنجا مجال برای مساله«تخییر»

نیست؛

بررس ی مثال در «دوران بین الجزئیة و المانعیة»: اگر ملف، هنام «نهوض
للقیام» ش در اتیان سجده دوم کرد؛ مساله دو صورت دارد 1. قبل از «نهوض



للقیام» و عدم تجاوز از محل، انجام سجده صحیح است. 2. اما بعد از «نهوض
للقیام» و دخول در غیر، اتیان سجده موجب بطلان صلات است.

مثلا اگر کس بعد از «نهوض للقیام» در نماز یعن بعد از اینه نیم خیز شد و آماده برای قیام در نماز شد، ش کرد که آیا
سجده دوم را آورده یا نه؟ خوب در اینجا: «صورت اول»: قبل از «نهوض للقیام» اینجا هنوز تجاوز از محل نشده و اینجا م

تواند باز سجده دوم را بیاورد. «صورت دوم»: اما بعد از «نهوض للقیام» اگر بر گردد و بخواهد سجده را بیاورد نمازش باطل
م شود چون دخول در غیر پیدا کرده و وقت دخول در غیر پیدا کرد فوقش این است که علم هم پیدا کند که ی سجده را انجام

نداده و باید بعد از نماز قضا بند و بعد از دخول در غیر حالا بعض ها هم رکوع را مطرح م کنند و بعض ها هم م گویند:
مجرد «نهوض للقیام»، عنوان دخول در غیر را پیدا م کند.

مورد «دوران بین الجزئیة و المانعیة» در صورت دوم است: چه اینه اگر ملف
برای انجام سجده دوم برگردد این بازگشت عنوان مانعیت دارد لذا موجب بطلان

نمازش م شود و اگر ملف سجده دوم را انجام ندهد ی جزء از نمازش فوت شده
لذا دوران بین الجزئیة و المانعیة م شود.

و اگر بوییم عنوان دخول در غیر یعن «اذا جاوزت عن ش و دخلت ف غیره» در اینجا صدق کرد؛ خوب این شخص اگر
بخواهد بر گردد و سجده را انجام بدهد نمازش باطل است چون این بازگشت، عنوان مانع را برای نمازش پیدا م کند و اگر این

سجده را نیاورده باشد ی جزی از نمازش در اینجا فوت شده؛ از این رو: بنابر این که بوییم مجرد «نهوض للقیام»، عنوان
دخول در غیر را ندارد پس واجب است که برگردد و سجده را انجام بدهد.

 بنابر اینه بوییم مجرد «نهوض للقیام»، عنوان دخول در غیر را دارد پس مانع م شود و دیر نم تواند این سجده را انجام
بدهد و اگر انجام داد م شود مانع و نمازش باطل است؛ خوب اینجا الان «دوران بین الجزئیة و المانعیة» است.

خلاصه اینه: اگر گفتیم دخول در غیر نشده اینجا بر م گردد و انجام م دهد و اگر بوییم دخول در غیر تحقق پیدا کرده اگر
بخواهد برگردد و انجام دهد عنوان مانع را پیدا م کند یعن«دوران بین الجزئیة و المانعیة» است    خوب روی کلام شیخ اینجا

این شخص مخیر است که برگردد و سجده را انجام بدهد و یا اینه انجام ندهد و اینجای که ش دارد که آیا این سجده را انجام
داده یا نه؟ ‐ اولا: اگر گفتیم دخول در غیر واقع نشده و از محل تجاوز نشده، باید آن را انجام بدهد؛ ‐ ثانیاً: اگر گفتیم دخول در
غیر واقع شده اگر بخواهد بر گردد و انجام بدهد م شود مانع و شیخ م فرماید: مخیر است؛ اما روی کلام محقق خوی، ایشان
م فرمایند: اینجا «امتثال تفصیل»امان دارد و امانش این است که: ‐  اولا: این نماز را رها کند و ی نماز دیر بخواند؛ ‐

      

ثانیاً: یا بنا بذارد مثلا بر اینه حالا این سجده را هم نیاورده نماز را تمام بند و دو مرتبه نماز را بخواند؛ عل ای حال چون
«امتثال تفصیل» امان دارد و اشتغال یقین برائت یقینیه م خواهد لذا اینجا دیر نوبت به مساله «تخییر» نم رسد. نات

قابل توجه اینه: اولا: اگر دخول در غیر باشد و بر گردد برای سجده این مانع است و اگر دخول در غیر نباشد باید بر گردد حالا
اگر برگشت و انجام داد این الان دوران بین این است که «هذا جزء او مانع» و این سجده دوم که الان آورد اگر بوییم «نهوض

للقیام» تجاوز از محل نبوده پس «هذا جزء» و اگر بوییم تجاوز از محل بوده و دخول در غیر بوده «هذا مانع».



منتها ما نم دانیم و فرض ما الان این است یعن نم دانیم که آیا «نهوض للقیام» عنوان دخول در غیر و تجاوز از محل در آن
صدق م کند یا نم کند؟    ثانیاً: در اینجا شما الان دارید ی امتثال را انجام میدهید و م بیینید این امتثال ناقص است و
عقل هم م گوید:اشتغال یقین برائت یقین م خواهد و فرض ما این است که قطع نماز هم الان م گوییم حرام نیست چون
این هم ی از مبان است که باید اینجا باشد و اگر گفتیم قطع نماز حرام است حمش را الان بیان م کنیم محقق خوی: در
فرض اول که ش داریم این نماز مصداق برای امتثال است؛ لذا این مورد خارج از دائره اجماع حرمت قطع صلات است و

چون امان امتثال تفصیل وجود دارد بنابراین وجه بر اینه مساله تخییر را مطرح شود، نداریم. 

و روی فرض اینه ما بوییم قطع نمازحرام نیست به این عبارت که بوییم آن دلیل که بر حرمت قطع نماز دلالت دارد دلیل
باید بر قدر متیقنش اکتفا کرد و قدر متیقین آنجای است و در دلیل لب دلیل لب ه اجماع است و اجماع هم ینیست بل لفظ

است که ی فعل قابلیت اینه بوسیله او امتثال مولا محقق بشود داشته باشد یعن نماز قطعش حرام است؛ همان نمازی که
مصداق برای امتثال واقع بشود؛ اما الان نمازی که در ما نحن فیه ما ش داریم که مصداق برای امتثال هست یا نیست؛ این

خارج از دائره اجماع است،

ه قطع نماز جائز است، یعناز مباحث سابقه داشتیم؛ خوب بنابر این اینجا قطعش جائز است و قبلا هم این مطلب را در بعض
لا اقل در این مورد جائز است یعن این مورد خارج از معقد اجماع است و خارج از حرمت قطع صلات است لذا قطعش جائز

است و امان اینه «امتثال تفصیل» هم بند وجود دارد یعن این نماز را رها بند؛ خوب اینجا چه وجه وجود دارد که ما
بیاییم مساله «تخییر» را مطرح بنیم این بیان است که مرحوم آیت اله خوی در کتاب «مصباح الاصول» دارند. 

دو مناقشه بر نظر محقق خوی

مناقشه اول: چه دلیل وجود دارد بر اینه به مجرد «دوران بین الجزئیة و المانعیة» قطع نماز لازم است؟ و مجرد ادعای اینه
این مورد خارج از معقد اجماع حرمت قطع صلات است، کاف نیست و اگر بپذیریم این نماز از معقد اجماع خارج است، جواز

قطع نماز، مجوز قطع نماز نم شود.

«نته اول»: نته ای که ما م خواهیم عرض کنیم درست است که قطع نماز در بعض از موارد جائز است ول بحث در این
است که آیا در اینجا لزوم قطع وجود دارد یا نه؟ و آیا ما م توانیم بوییم به مجرد اینه «دوران بین الجزئیة و المانعیة» شد و

به مجرد این بر ما لازم است نماز را قطع کنیم؟ و «لازم است» بدین معناست که این اصلا «کأن لم ین» است.

و مرحوم آیت اله خوی باید این نته را اثبات کنند و مجرد اینه قطع در این مورد جائز است و اینه این مورد خارج از معقد
اجماع است کاف نیست و نمازی را ملف شروع کرده و الان به این مشله برخورد م کند «دوران بین الجزئیة و المانعیة»

است و نم داند که آیا «نهوض للقیام»عنوان دخول در غیر بر آن صدق م کند یا نم کند؟ و آیا سجده را بیاورد و یا نیاورد؟
‐خوب حالا بحث سجده و قضای سجده و آن مباحث را هم کنار م گذاریم که حالا کس بوید الان نیاورد، فوقش این است
که بعد از نماز ی سجده ای را قضا بند‐؛ پس اگر «نهوض للقیام»، دخول در غیر نباشد اینجا اصلا موضوع برای قضای
سجده نم ماند؛ بله اینجا باید حتما برگردد و سجده را انجام بدهد و ما دلیل بر لزوم قطع این نماز نداریم یعن ی دلیل که

بیاید دلالت کند بر اینه این نماز قطعش لازم است نداریم حالا فوقش این است که بوییم این نماز از دائره اجماع خارج است و
قطعش جائز است اما جواز در اینجا بدرد ما نم خورد. 



مناقشه دوم: مراد از برائت یقینیه علم وجدان نیست چه اینه در ما نحن فیه امتثال
ظاهری در «حین العمل» با تخییر فراهم م شود و مجال برای قاعده اشتغال

نیست.

«نته دوم»: این است که درست است اشتغال یقین برائت یقین م خواهد؛ منتها مراد از برائت یقین علم وجدان نیست؛ ما
باید ی وجه برای اینه ی «امتثال ظاهری»انجام دادیم وجود داشته باشد و جای که دلیل برای «امتثال ظاهری»نباشد اینجا

گویید من ش که با استصحاب م که دلیل برای «امتثال ظاهری»نباشد شما آنجای هنوز قاعده اشتغال وجود دارد و جای
ر نمداشتم قبل از نماز وضو دارم یا نه و استصحاب طهارت کردید و نماز خواندید اینجا امتثال شما ظاهری است و اینجا دی

گویید اشتغال یقین برائت یقین م خواهد لذا دوباره بروید وضو بیرید و نماز بخوانید!

درمانحن فیه هم همین طور است چه اینه تخییر ی «امتثال ظاهری»است و م گوییم در «دوران بین المحذورین» و لو در
بین این دو امر ضمن که آیا سجده جزء است یا مانع در حین نماز چه اشال دارد که قاعده تخییر جاری بشود و حالای که ما
م توانیم نماز را قطع کنیم بعد برویم و اعاده کنیم اینه دلیل علم در این بحث نم شود و وجه صناع نیست؛ لذا به نظر ما

چون «امتثال ظاهری»در اینجا وجود دارد و با اجرای قاعده تخییر «امتثال ظاهری»وجود دارد و باز این نته را هم عرض کنیم
همین که م فرمایند قطع نماز جائز نیست در آن مواردی که قابلیت امتثال داشته باشد باید سئوال کنیم یعن حت و لو قابلیت

«امتثال ظاهری»؟خوب اینجا قابلیت «امتثال ظاهری»را که دارد و با اجرای قاعده تخییر قابلیت «امتثال ظاهری» را دارد. 

نته اینه:

ری انجام بدهد ولعمل دی ه انسان این عمل را رها کند و  برود یاین ن است یعنشود «موافقت قطعیه» مم گفته م وقت
در خود این عمل الان «موافقت قطعیه» انجام شود؛

مناقشه بر نظر محقق نائین: در حین العمل موافقت قطعیه امان ندارد و اینجا هم
عنوان دوران بین المحذورین صدق م کند

حالا این را م خواستم در جواب نائین عرض کنم: ببینید در نفس این عمل الان «موافقت قطعیه» ممن است یا نه؟ یعن در
«حین العمل»؛یعن الان شما م خواهید بلند شوید برای قیام و نم دانید سجده دوم را آوردید یا نه؟ در اینجا «موافقت قطعیه»

امان ندارد و همین کفایت م کند و ما لازم نداریم بوییم «موافقت قطعیه و لو ف وقت آخر و بترار العمل و بعمل آخر» و
آنچه که ملاک است «حین العمل»است و «حین العمل» الان «موافقت قطعیه» امان ندارد و اینجا گفتند اگر قبل از دخول در

غیر هست و ش کردید انجام بدهید و جای برای استصحاب نیست و در فرض ش است چه اینه دلیل خاص داریم در
فرض که ش دارید قبل از اینه دخول در غیر پیدا بنید باید عمل را انجام بدهید و شما الان به سجده نرفتید و ش کردید
رکوع را انجام دادید یا نه باید چار کنید؟ در اینجا باید انجام بدهیم و نیاز به استصحاب هم آنجا نداریم؛ پس ببینید در جواب

این فرمایش که اینجا چند تا مطلب شد اینها را خوب دقت کنید.  «مطلب اول»: اینه «امتثال ظاهری» اینجا وجود دارد.

   «مطلب دوم»: اینه شما م گویید قطع نماز متیقن از معقد اجماع، آنجای است که بشود به عنوان امتثال انسان تحویل مولا
بدهد او اعم از «امتثال واقع» و «امتثال ظاهری» است و اینجا «امتثال ظاهری»وجود دارد و اینه م گویید در معقد اجماع



است اما در ما نحن فیه هم م آمده قطع نماز حرام است؛ این مطلب در آن موردی که مصداق برای امتثال بشود حرف درست
تواند مصداق برای امتثال باشد منتها «امتثال ظاهری»؛

«مطلب سوم»: اینه فرمودید «موافقت قطعیه» اینجا ممن است؛ نه اینجا هم اسمش «دوران بین المحذورین» است و در
«حین العمل»، «دوران بین المحذورین» هست و «موافقت قطعیه» امان ندارد نته اینه: فرض ما این است که در «حین

العمل»، «موافقت قطعیه» نسبت به این ممن نیست و در «حین العمل»که ممن نیست لذا در «حین العمل»باید تخییر انجام
دهد و حالا عمل که تمام شد دلیل بر اعاده اش نداریم شما ی وقت هست که م گویید که آن امر مولا باید طوری انجام بشود

که شما علم وجدان پیدا بنید به اینه موافقت با او کردید، خیر دلیل بر این معنا نداریم؛ یعن امر مولا باید موافقت و امتثال
بشود حالا یا به علم وجدان و یا به ی دلیل دیری همچون اماره و اصل. 

نظر مختار: نظر محقق انصاری در فرض اول تام است یعن در اینجا تخییر وجود
دارد.

به نظر ما فرمایش شیخ در همین فرض هم تام است یعن در همین جا که م تواند عمل را رها کند و دوباره نماز را اعاده کند
حق با مرحوم شیخ است که اینجا هم تخییر جریان پیدا بند.

بررس فرض دوم: در موردی که ملف تمن از امتثال اجمال دارد 

و فرض دوم که آوردند آنجای است که تمن از «امتثال اجمال» دارد «بترار الجزء او بترار اصل العمل» مثلا این شخص
نم داند که در روز جمعه آیا قرائت این نماز جهری است یا آن نماز؛ مثلا حالا کس ش کرد که قرائت نماز جمعه را باید

«جهراً» یا «اخفاتاً» بخواند؟ و یا باید نماز ظهر جمعه را «جهراً» یا «اخفاتاً» بخواند؟ و آنجای که بوییم واجب تخییری است
آیا باید قرائتش را «جهراً» بخواند یا «اخفاتاً»؟

محقق نائین و خوی: چنین ملف م تواند موافقت قطعیه نماید یعن یا قرائت را
در خود نماز به هر دو صورت جهری و اخفات بخواند و یا ی نماز جهری و نماز

دیری را اخفات بخواند و در این موارد که امتثال تفصیل امان ندارد، امتثال
اجمال باید محقق شود

خوب اینجا هم مرحوم نائین و هم مرحوم خوی م فرمایند: خوب این شخص م تواند این قرائت را در خود نماز ترار کند
«بخواند و اگر این کار را کرد «امتثال اجمال بار هم قرائت اخفاتبار قرائت جهری بخواند و یبه قصد قربت مطلقه ی یعن
شده و «امتثال اجمال» یعن من نم دانم حالا وظیفه ام جهری بوده یا اخفات؟ و هر دو را آوردم و اجمالا م دانم امتثال در

اینجا محقق شده؛ خوب هم مرحوم مرحوم نائین مقتضای عباراتشان این است و هم صریح کلام آقای خوی در کتاب «مصباح
الاصول» این است که اینجا باید جز یا همان قرائت را ترار کنند؛ ببینید اینجا نم توانیم بوییم «دوران بین المحذورین» است؛

بله «دوران بین الضدین» است یعن جهر ضد اخفات است و اخفات هم ضد جهر است و اینها هر دوی شان را در نماز



بیاورد یعن هم «جهراً» بخواند و هم «اخفاتاً» بخواند به عنوان و قصد قربت مطلقه. حالا آیا این فرمایش تام است یا نه؟ اینجا
باز همان نته ای که در مطلب قبل گفتیم جاری است یعن ما م دانیم برای این شخص ی قرائت واجب است و این مطلب

مسلم است یعن ی نماز و ی قرائت واجب است اما نم دانیم این قرائت که شارع برای او قرار داده، جهری است یا اخفات؟

ندارد؛ حال آیا همان عقل سوم که «لا ثالث لهما» یعن دانیم و اینجا «دوران بین الضدین» است؛ ضدین و این مطلب را نم
که در «دوران بین المحذورین» مساله «تخییر» را مطرح م کند آیا اینجا باز مساله «تخییر» را مطرح نم کند؟ و اینجا باز

مطلب همین است که آقایان م فرمایند: یعن امان «موافقت قطعیه» هست به اینه هم قرائت جهری بخواند و هم قرائت
اخفات بخواند و یا ی نماز را جهری بخواند و نماز دوم را که ترار نماز اول است اخفات بخواند. آن نته ای که قبلا گفتیم به
نظر ما بعینه جاری م شود و ما اگر ی نظر سطح بنیم م گوییم اینجا یا علم اجمال دارد که یا «جهراً» باید بخواند و یا

«اخفاتاً» و امان «موافقت قطعیه» هم هست پس هر دو قرائت را هم بیاورد حال یا در نماز واحد یا در هر دو نماز؛

مناقشه بر نظر محقق نائین و خوی در فرض دوم: وقت امتثال ظاهری در اینجا با
تخییر محقق شد، دلیل بر ترار عمل و اعاده نداریم و این دو بزرگوار بین امان

جای ه امتثال اجمالاحتیاط و موافقت قطعیه و امتثال ظاهری خلط کردند چه این
است که امتثال ظاهری نباشد

اما اشال ما این است که الان این شخص م داند در این نماز ی قرائت بیشتر بر او واجب نیست و این را م داند که یا
جهری است و یا اخفات است و اگر آمد مساله تخییر را مطرح کرد با تخییر ظاهراً موافقت کرده و با تخییر ظاهراً امتثال محقق

شده و وقت امتثال ظاهرا محقق شد چه دلیل داریم بر ترار عمل؟ و به نظر قاصر ما آن خلط که برای مرحوم نائین و مرحوم
خوی – که مرحوم خوی هم به تبع نائین‐ برایشان واقع شده این است که بین امان احتیاط و مساله «موافقت قطعیه» و
«امتثال ظاهری» بین همه اینها در کلام اینها خلط شده و ما آن مقداری که عقل به ما حم م کند لزوم امتثال است و در

«دوران بین المحذورین» که احتیاط امان ندارد و عقل در آنجا م گوید «امتثال ظاهری»به تخییر است و احدهما را بیر و
احدهما را که انجام دادید امتثال واقع شده و اینجا هم با فرض اینه ی قرائت بر ما واجب است اما نم دانم این قرائت جهری

است یا اخفات و الان اگر ی کس آمد ی از این دو تا را اخذ کرد و مثلا قرائت جهریه را خواند آیا «امتثال ظاهری» واقع
نشده؟ و باید حتما بوییم اول ی نماز جهری را بخواند و بعد هم ی نماز اخفات را بخواند و بعد که دو تا را خواند م گوییم

ی «امتثال اجمال» واقع شده؛؟!

؛ لذا یداند جهری است یا اخفات قرائت هم خواند «امتثال ظاهری»واقع شده و این شخص چون نم ی ه وقتدر حالی
اش را آورد و بین اینها مردد  بود؛ لذا ی اش را آورد و اینها هم دو ضدند لذا ی اشان را م تواند بیآورد و جمع بین ضدین
در زمان واحد که نم شود و ی اش را آورد، «امتثال ظاهری»واقع شده و حالا که «امتثال ظاهری»واقع شده دلیل نداریم بر

اینه بیاید اعاده کند یا بیاید نماز دیر را «اخفاتاً» بخواند! برای او باید دلیل اقامه بنیم.

 و شما از اول به «امتثال ظاهری»توجه نردید و م گویید یبار جهری بخواند و یبار اخفات بخواند و «امتثال اجمال» اینجا
محقق م شود و ایشان م آیند این قاعده را جاری م کنند که در جای که «امتثال تفصیل»امان ندارد نوبت م رسد به

.«امتثال اجمال»

ما م خواهیم این را عرض کنیم که «امتثال اجمال» آنجای است که «امتثال ظاهری»نباشد و شما ببینید اگر شارع یا نماز



ظهر را واجب کرده یا مثلا جمعه را؛ اینجا اگر آمدید نماز جمعه را خواندید هنوز نم دانید «امتثال ظاهری»کردید یا نه؛ لذا باید
«خواهیم این حاشیه و این قید را بزنیم که «امتثال اجمال محقق بشود؛ و ما م «هر دو عمل را انجام بدهید تا «امتثال اجمال

برای «امتثال ظاهری»نباشد؛ اما در ما نحن فیه «امتثال ظاهری»وجود دارد و قاعده تخییر م است که موضوع در جای
گوید بین «احدهما» مخیری و حال که آمد ی را انجام داد «امتثال ظاهری»محقق شده و دیر چه موضوع برای «امتثال

اجمال» م ماند؟ 

نته اینه :

ویید این فعل درست مصداق برای امتثال است و روی کلام آقایان عرض ماست که شما ب آنجای «امتثال تفصیل»:اولا   
ه گفته ماست    ثانیاً: این جهر هم خواند امتثال ظاهری تفصیل است و الان اگر کس کنم البته روی امتثال ظاهری تفصیل

شود آیا «امتثال ظاهری»وجود دارد یا خیر؟ پاسخ این است که بله «امتثال ظاهری»وجود دارد مثالش هم روشن است مثلا
شما ی وقت علم به امتثال دارید و م گویید یقین دارم این فعل من، امتثال برای امر مولاست و ی وقت با استصحاب و

اینها درست م کنید که این م شود «امتثال ظاهری»و ما «امتثال ظاهری» را م توانیم قبول کنیم ول حم ظاهری را قبول
نم کنیم.

خلاصه نظر مختار: این کبرای عقل صحیح است که عقل ابتدا م گوید امتثال
تفصیل و سپس م گوید امتثال اجمال؛ اما در ما نحن فیه امتثال تفصیل اعم از

«امتثال واقع تفصیل» یا «امتثال ظاهری تفصیل» است و اینجا «امتثال ظاهری
تفصیل» با تخییر عقل وجود دارد.

بببیند باز من این را به همین بیان عرض بنم اصلا ما م گویم این کبرا درست است که در باب امتثال، عقل ابتداء م گوید
«امتثال تفصیل» و بعد م گوید «امتثال اجمال» را قبول داریم؛ ول این «امتثال تفصیل»که اول م گوید به نظر ما اعم

است یعن اعم از «امتثال واقع تفصیل» یا «امتثال ظاهری تفصیل» و در ما نحن فیه، «امتثال ظاهری تفصیل» وجود دارد
و این شخص نم داند نمازش را «جهراً» بخواند یا «اخفاتا»؟ لذا «تخییر عقل» در اینحا وجود دارد و «امتثال ظاهری

تفصیل» واقع شد.

نته اینه: در «دوران بین المحذورین» که احتیاط امان ندارد ایشان بالاخره ی تخییری که بعنوان «لاحرجیت عقل» است را
قبول دارد و همه عرض ما به ایشان همین است که م گوییم در «دوران بین المحذورین» چرا عقل مساله «تخییر» را مطرح

کرده نه به این علت که الان «موافقت قطعیه» ممن نیست؛ بله به این علت است که الان «امتثال ظاهری»با «احدهما» واقع
م شود و اینجا هم «امتثال ظاهری»واقع م شود و حالا این بحث ی تتمه ای دارد که بعدا عرض م کنم.

 

و هةُ المحر و ملَيع مَالس و رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و



بركاتُه‌.


