
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۰ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 207 

 

بِسم اله الرحمن الرحيم

الْحمدُ له ربِ الْعالَمين و صلَّ اله علَ سیدنا محمدٍو آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و لعنةُ اله عل أعدائهم اجمعین من الآن ال قیام
یوم الدین

یادآوری؛ بررس دو دلیل مدعیان جریان تخییر عقل در ما نحن فیه

بحث به اینجا رسید کسان که قائل به تخییر عقل هستند اینها دو دلیل برای مدعایشان وجود دارد؛ دلیل اول را گفتیم و گذشت.
 

بررس دلیل دوم؛ قیاس ما نحن فیه به خبرین متعارضین به سه بیان

و در دلیل دوم استدلال و بحث اینها این بود که ما نحن فیه را قیاس م کنیم به مساله تعارض خبرین یعن همانطوری که در
تعارض خبرین آنجا مساله تخییر شرع مطرح هست ما در ما نحن فیه مساله تخییر شرع را قائل بشویم و گفتیم برای این

قیاس سه بیان اینها دارند که ی ی باید اینها را بررس کنیم.
 

بررس بیان اول از راه تنقیح مناط: چون مناط جریان تخییر در خبرین متعارضین این است که هر دو خبر احتمال مطابقت با
واقع را دارد و همین دو احتمال در اینجا وجود دارد

بیان اول این بود که ما «تنقیح مناط» بنیم و بوییم مناط در باب تعارض خبرین برای تخییر این است که این دو خبر هر دو
احتمال مطابقت با واقع را دارد و هر کدام ابداء م کند احتمال ی حم را و اگر ی خبر دلالت بر وجوب ی ش است و
خبر دیر هم دلالت بر حرمت کند اینجا م گوییم قائم شدن دو خبر برای ما ایجاد این احتمال را م کند یعن احتمال م دهیم

در واقع واجب باشد و احتمال م دهیم که حرام باشد؛ 

خوب همین دو احتمال در ما نحن فیه وجود دارد و در ما نحن فیه هم فرض این است که دوران «بین الوجوب و الحرمة»
هست و ما احتمال وجوب و حرمت م دهیم پس بیاییم از راه «تنقیح مناط» به این بیان که بوییم: ملاک «ابداء احتمال

الوجوب و الحرمة» هست و این احتمال وجوب و الحرمه در ما نحن فیه هم موجود است.

بررس رد راه اول به دو جواب؛ 1. این مناط قطع نیست و احتمال دارد طریق بودن خبر خصوصیت داشته باشد  2. راه تنقیح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مناط بنابر طریقیت حجیت امارات صحیح است اما از باب سببیت تخییر از باب خبرین متعارضین نیست بله از باب
متزاحمین است

اینجا دو جواب از این راه بیان م شود

«جواب اول»: این است که ما از کجا بوییم ملاک ابداء، احتمال وجوب و حرمت است و این مناط، مناط قطع نیست و
شاید اگر ابداء احتمال وجوب و حرمت باشد احتمال اینه طریقش خبر باشد خصوصیت داشته باشد و شارع نمخواهد بوید

هر جا شما وجوب و حرمت را احتمال دادید پس تخییر وجود دارد؛ «لعل» اگر ما بپذیریم که اینجا ملاکش احتمال وجوب و
حرمت است اما این احتمال است که منشاش خبر باشد و در جای که منشا احتمالش دو خبر هست شارع مساله تخییر را

مطرح فرموده.

«جواب دوم»: اینه این بیان روی قول به اینه حجیت امارات از باب طریقیت هست برای آن مجال وجود دارد اما اگر گفتیم
حجیت امارات از باب سببیت است و وقت گفتیم حجیت امارات از باب سببیت است یعن هر خبری سبب ایجاد مصلحت در
متعلقش است و هر خبری حجیتش از باب طریقیت نیست بله از باب سببیت است و وقت از باب سببیت شد آن وقت تخییر
بین واجب و حرام دیر از باب تخییر بین متعارضین خارج م شود و وقت ما حجیت خبرین را از باب سببیت دانستیم تخییر
بین خبرین از باب تخییر متزاحمین م شود و دیر متعارضین نیست و این خبر بنابر سببیت ی مصلحت «لازمة الاستیفاء»

در متعلقش دارد و خبر دیر هم بنابر سببیت ی مصلحت «لازمة الاستیفاء» دارد و ما بنابر سببیت دیر کاری به واقع نداریم و
بویم ی مصلحت وجود دارد و آن هم وجوب است یا تحریم و کاری به واقع نداریم بوییم ی ملاک وجود دارد یا ملاک

گوییم یا این خبر مطابق با واقع است و یا خبر دوم و در واقع یا ملاک وجوب و بنابر طریقیت م است یا تحریم وجوب
موجود است و یا ملاک تحریم موجود است؛ 

اما اگر آمدیم حجیت خبر را از باب سببیت قرار دادیم دیر کاری به واقع نداریم و م گوییم هم این خبر «سبب لایجاد
المصلحة» و هم خبر دوم «سبب للملاک و لایجاد الملاک» در نتیجه این دو با یدیر تزاحم پیدا م کنند، یعن خبرین بنابر

اینه ححیتشان از باب سببیت باشد آنجا دیر تزاحم پیدا م کنند و در نتیجه تخییر م شود تخییر بین متزاحیمین.

بیان دو نته:

نته اول: تزاحم فقط در واجبین نیست بله گاه بین واجب و حرام است و گاه بین دو حرام است 

تزاحم فقط بین واجبین نیست و گاه اوقات تزاحم بین واجب و حرام است و گاه اوقات تزاحم بین دو حرام است و اینها بین
را بخواهید از آتش نجات بدهید و نجات ی ام لزومیه تزاحم است و الان بهترین مثالش همین است که اگر کستمام اح

انسان از آتش واجب است و مقدمه او این است که شما در خانه غیر بدون اذن او تصرف کنید، اینجا حرام است و اینجا بین
واجب و حرام تزاحم است و اینه گفتیم ی از اینها مطابق با واقع است روی مبنای طریقیت است و الا روی مبنای سببیت

هر دوش درست است.
 

نته دوم: بیان دو فرق بین طریقیت و سببیت؛ 1. در طریقیت ی واقع داریم 2. بین خبرین فقط ی از آنها طریق ال الواقع
است



ببینید دو فرق بین طریقیت و سببیت است 

«فرق اول»: این است که در طریقیت ما ی واقع داریم و م گوییم «هذا طریق ال الواقع» خوب حالا این م گوید واقع
وجوب است ول آن م گوید واقع تحریم است و یقین هم داریم که نم شود واقع هم وجوب باشد و هم تحریم؛ چون واقع

ی است پس ی از این دو طریق درست است؛ در باب طریقیت م گوییم ی واقع داریم. 

«فرق دوم»: در دو تا خبر م گوییم ی از آنها واقعا «طریق ال الواقع» است؛ اما در سبیت اولا دیر کاری به واقع نداریم و
ون سببا لحدوث المصلحة فخبر، «ی کند؛ اصلا سبیت یعن گوییم هر خبری مصلحت را در مودای خودش ایجاد م م

المودی»؛ روی سببیت تصویب مساله این چنین است و لن روی سببیت مصلحت سلوکیه هم باز نظیر همین بیان است و آنجا
فرقش این است که در سببیت تصویب در خود مودی است اما در مصلحت سلوکیه در سلوک مودی است نه در خود مودی؛
ول عل ای حال هم در سلوک این خبر مصلحت وجود دارد و هم در سلوک آن خبر مصلحت وجود دارد یعن ما با قطع نظر

از ملاک واقع م گوییم ی ملاک دیری بنام مصلحت در سلوک وجود دارد که ما البته مصلحت سلوکیه را رد کردیم 

پس حالا مخواهیم این را عرض کنیم و بوییم در باب خبرین اگر قائل به طریقت شدیم قیاس ما نحن فیه به خبرین درست
نیست؛ چه اینه لعل ملاک در خبرین حصول احتمال که ناش از خبر باشد دخالت دارد و شارع نم خواهد بوید هر جا

احتمال وجوب و حرمت دادی من تخییر را مطرح م کنم بله م خواهد احتمال وجوب و حرمت که ناش از خبرین هست
ملاک قرار بدهد این جواب اول بود و جواب دوم این است که اگر ما حجیت را از باب سبیت بدانیم چه سببیت محضه و چه

مصلحت سلوکیه اساسا دیر مجال برای این مطلب باق نم ماند و اینجا م شود تزاحم و سر از تزاحم در م آورد. 

این بیان اول بود که چرا ما بیاییم ما نحن فیه را به خبرین قیاس بنیم.
 

بررس بیان دوم از راه نف ثالث: همانطور که تخییر در خبرین متعارضین بین وجوب و حرمت، به ملاک نف ثالث است در ما
نحن فیه نیز چنین است لذا در اینجا نیز تخییر وجود دارد. 

ثالث» است و اگر دو خبر باشد که ی وییم وجه اشتراک بین ما نحن فیه و خبرین در مساله «نفبیان دوم این است که ب
کنند و همین «نف استحباب و کراهت م نند اما نفنند و تزاحم هم ببا هم تعارض ب اینها وقت ری تحریمو دی وجوب
ثالث» است پس این «نف وییم تخییر در خبرین متعارضین به ملاک «نفثالث» در ما نحن فیه هم وجود دارد؛ آن وقت ب

ثالث» در ما نحن فیه هم وجود دارد پس بوییم اینجا هم تخییر وجود دارد.
 

بررس رد راه دوم به دو جواب؛ 1. احتمال دارد نف ثالث که از راه خبرین باشد خصوصیت داشته باشد 2. در نف ثالث مساله
مورد اتفاق نیست چه اینه نف ثالث در صورت صحیح است که مدلول التزام در حجیت، تابع مدلول مطابق نباشد.

«جواب اول»: اینجا همان جواب اول که از آن بیان قبل دادیم و م گوییم شاید «نف ثالث» که از راه خبرین باشد
خصوصیت داشته باشد و «نف ثالث مطلق» ولو از غیر راه خبرین بخواهد درست بشود این موضوع برای تخییر نباشد

«جواب دوم»: این است که در خود «نف ثالث» مساله مورد اتفاق نیست چه اینه «نف ثالث» بنابر این مبناست که مدلول
التزام در حجیت، تابع مدلول مطابق نباشد؛ ی بحث آقایان در همان بحث تعادل و تراجیح دارند و آن بحث این است که:



«لاش» در اینه مدلول التزام در ناحیه وجود تابع مدلول مطابق است و اگر ی مدلول مطابق نباشد مدلول التزام هم
نیست یعن اگر ی کلام مجمل باشد، کلام مجمل مدلول التزام ندارد؛ و مدلول التزام از ناحیه حدوث و از ناحیه وجود

«تابع للمدول المطابق»؛ 

«انما النزاع» در اینه آیا در حجیت هم تابع است؟ یعن اگر ی روایت مدلول مطابق اش از حجیت ساقط شد، حال بخاطر
تعارض و یا بخاطر ی دلایل دیری همچون اعراض فقها از مدلول مطابق؛ اگر ی روایت مدلول مطابق اش از حجیت ساقط

شد آیا مدلول التزام اش هم از حجیت ساقط م شود یا نه؟
 

بررس دو مبنا در جواب دوم؛ 1. مبنای اول: مدلول التزام در حجیت تابع مدلول مطابق نیست لذا مجال برای نف ثالث
نیست 2. مبنای دوم: مدلول التزام در حجیت تابع مدلول مطابق نیست لذا مجال برای نف ثالث هست.

پس در اینجا دو مبنا بین بزرگان وجود دارد؛

«مبنای اول»: ی مبنا این است که بله مدلول التزام همانطوری که در وجود تابع مدلول مطابق است در حجیت هم تابع
است و اگر این حرف را زدیم نتیجه این م شود که اگر دو خبر با هم تعارض کردند و تساقط کردند همانطوری که در مدلول
مطابق از بین م روند در مدلول التزام هم از بین م روند یعن «کان لم ین شئیا مذکورا» وقت تعارض کردند و تساقط

کردند و از حجیت افتادند بطور کل از حجیت ساقط م شود، هم در مدلول مطابق و هم در مدلول التزام و این ی مبناست
پس روی این مبنا ما روی خبرین متعارضین ما «نف ثالث» نداریم؛

«مبنای دوم»: بله روی این مبنا که ما بوییم مدلول التزام در حجیت تابع مدلول مطابق نیست آن وقت این مطلب در اینجا
درست است که بوییم در تعارض خبرین اگر در اثر تعارض مدلول مطابق شان از اعتبار افتاد اما مدلول التزم اش از اعتبار

نم افتد.

پس روی مبنای اول اصلا مجال برای «نف ثالث» نیست و روی مبنای دوم مجال برای «نف ثالث» هست.

خلاصه اینه:

پس این بیان هم درست نشد اینه ما بوییم ما نحن فیه با خبرین در «نف ثالث» مشترک اند این هم درست نشد و تا اینجا هم
بیان اول و هم بیان دوم لُبش به این برگشت که این قیاس، قیاس درست نیست و اساسا بعض ها خیال خودشان را راحت

کردند مثل مرحوم آقای خوی و دیران هم بعض ها این کار را کردند.
 

محقق خوی: قیاس ما نحن فیه به خبرین متعارضین قیاس باطل است؛ زیرا در خبرین نص وجود دارد ول در ما نحن فیه
نص نداریم

مرحوم خوی م فرمایند: در خبرین متعارضین که مساله تخییر شرع وجود دارد ما نص داریم به اینه «بایهما اخذت من
باب التسلیم کان ثوابا» اما در ما نحن فیه ما نص نداریم و این قیاس، قیاس باطل است؛

حالا کسان که آمدند قیاس کردند خوب این مقدار توجه دارند که در آنجا نص هست و در ما نحن فیه نیست منتها م خواهند



ی تنقیح مناط قطع درست کنند و روی تنقیح مناط قطع م خواهند مساله را پیش ببرند لذا ما بیان اول را ذکر کردیم و بیان
دوم را هم ذکر کردیم.

نته اینه: مدلول التزام وجوب و حرمت، نف استحباب است و اگر شارع گفت این واجب است لازمه اش این است که
بوییم مستحب نیست و اگر شارع گفت این حرام است لازمه اش این است که بوییم مستحب نیست و نف کراهت هم م کند

و نف اباحه هم م کند همه اینها عنوان ثالث را دارد و ما نم گوییم نف ی عنوان معین؛ بله م گوییم «نف ثالث» و ثالث
ی مصداقش استحباب است و ی مصداقش هم اباحه است و اگر شارع گفت این واجب است م گوییم مستحب، مباح و
مروه و حرام هم نیست و حالا در دلیل دیر گفته حرام هست م گوییم پس یا واجب است یا حرام و «نف ثالث» میند یا

استحباب یا کراهت یا اباحه.

 

بررس بیان سوم از راه اولویت: اگر تخییر بین دو حم ظاهری بعنوان حجت مطرح باشد پس تخییر بین دو حم واقع «بطریق
اول» است.

اما بیان سوم این است که گفته اند ما بیایم از راه «اولویت» وارد بشویم؛ حجیت ی حم ظاهری است و الان دو خبر
متعارض داریم و شارع آمده ما را مخیر کرده به عمل به هر کدام از این دو خبر؛ یعن هر کدام برای فقیه حجیت دارد و آن وقت

بوییم اگر تخییر بین دو حم ظاهری بعنوان حجت مطرح باشد تخییر بین دو حم واقع «بطریق اول» است و اولویت را با
این بیان درست کنیم و بوییم اگر رعایت حجیت –که حجیت ی حم ظاهری است شارع وقت م فرماید: «بایهما اخذت»
یعن «هذا الخبر حجة و ذاک الخبر حجة» و تخییر در حجیت بین دو حم ظاهری است و آن وقت بوییم که اگر تخییر بین
م ظاهری است برای این خبر و باز حجیت یح است و حجیت ی «بطریق اول» م واقعحجتین شد تخییر بین دو ح

م واقعم ظاهری است شد، پس تخییر بین دو حم ظاهری است برای آن خبر و اگر تخییر بین دو حجیت که دو حح
«بطریق اول» است این هم بیان سوم است

 

بررس رد راه سوم به دو بیان:

اینجا جواب که داده شده و در کلمات هم این جواب آمده و آن این است که:
 

بیان اول: این اولویت مورد قبول نیست چه اینه در حم ظاهری موضوع برای حجیت، خبر «تام واجد للشرائط» است و این
ملاک در هر دو خبر موجود است اما در حم واقع، موضوع یا در وجوب است یا در حرمت یعن ملاک هر دو، در واقع

نیست.

«بیان اول»: ما این اولویت را قبول نداریم و در حم واقع ما وقت م گوییم نم دانیم در واقع یا واجب است یا حرام؛ و واقع
مردد بین این دو تاست و واقع «مردد بین الحمین» است اما در حجیت این طور نیست؛ چه اینه موضوع در حجیت خبر

«تام واجد للشرائط» است؛ یعن شما وقت م گویید: «هذا الخبر حجة» چون موضوعش موجود است و موضوعش این است
که این خبر شرائط حجیت را دارد و وقت م گویید: «ذاک الخبر حجة» چون آن خبر موضوعش موجود است و موضوعش

حجیت در آن موجود است.

و به عبارت دیر:

«اولویت» را این طور م خواهیم خراب کنیم و بوییم در حم ظاهری موضوع برای حجیت، خبر «تام واجد للشرائط» است



و این موضوع در هر کدام ی از خبرین موجود است یعن وقت ناه م کنیم به این خبر م گوییم این خبر «تام واجد
للشرائط» است لذا عنوان حجیت عارضش م شود و وقت ناه کنیم به آن خبر چون «تام واجد للشرائط» لذا عنوان حجیت

عارضش م شود.

اما ما در مانحن فیه م گوییم یا موضوع وجوب، موجود است و یا موضوع حرمت، موجود است یا ملاک وجوب موجود
است و یا ملاک حرمت موجود است و ملاک هر دو در واقع نیست و حالا که ملاک هر دو در واقع نیست ما نم توانیم در

اینجا اولویت را درست کنیم؛ یعن اگر ملاک هر دو در واقع بود م گفتیم اولویت ثابت است و اگر بین دو حم ظاهری، تخییر
بود بین دو حم واقع «بطریق اول»؛ اما آنجای که همانطوری که در حم ظاهری دو موضوع است و در حم واقع هم دو

موضوع است یعن دو ملاک ‐هم ملاک وجوب باشد و ملاک تحریم باشد‐ در حال که این چنین نیست.
 

بیان دوم: در خبرین متعارضین، طریقیت خاصه مطرح است و این را ما نم توانیم بعنوان «طریق ال الواقع» قرار بدهیم!

«بیان دوم»: ببینید اشال که در اینجا به ذهن م آید این است که اگر ما خبرین را طریق محض بدانیم باز هم شما در حم
ظاهری تعدد موضوع را م گویید جواب م دهیم بله ببینید علتش این است که طریقیت که در محل خودش اقسام برایش
ه طریقیت خاصه است و طریق خاص یعنمتصور است و صوری را برایش گفتند اما طریقیت، طریقیت مطلقه نیست بل

اینه خبر قائم شده برای این حم و الا هر چیزی که ما بوییم طریق است، این را ما نم توانیم بعنوان «طریق ال الواقع» قرار
بدهیم! و وقت م گوییم ظن خاص یعن شارع این طریق خاص را، «طریق ال الواقع» قرار داده؛ پس م خواهیم بوییم
طریقیت در همه جا مخلوط به ی مقداری از موضوعیت هم هست و وقت این طور شد آن وقت موضوع برای حجیت هم

درست م شود و م گوییم شارع طبق ادله حجیت خبر واحد این خبر را طریق خاص قرار داده برای رسیدن به واقع؛ پس
موضوع برای حجیت است و آن خبر را طریق خاص قرار داده پس موضوع حجیت وجود دارد؛ یعن روی مبنای مشهور که در
باب حجیت اخبار و امارات قائل به طریقیت هستند؛ آنها نم گویند «طریق من حیث هو طریق» نه بله طریق که از مفاد خبر

باشد و ی نوع موضوعیت در آن وجود دارد.

خلاصه اینه:

بنابراین این اشال هم در اینجا نیست پس اولویت با این بیان خوب جواب داده شد و م گوییم که اولویت در جای است این
را عرض کردم گاه اوقات این بیان های فن و اصطلاح را که م گوییم باید ی مقدار ساده و عرف اش هم بنیم و عرف و
ساده اش این است که شما در ما نحن فیه که شما احتمال وجوب و حرمت م دهید دو ملاک و دو موضوع در واقع نیست تا

بوییم ی از آنها موضوع و ملاک برای وجوب است و ی از آنها موضوع و ملاک برای حرمت؛ اما در خبرین دو تا موضوع
برای حجیت هست ی موضوع این خبر است و ی موضوع آن خبر است.

 
لذا بین خبرین و بین ما نحن فیه این فرق وجود دارد و وقت این فرق وجود داشت دیر مساله «اولویت» را ما نم توانیم

اینجا مطرح کنیم.

بررس ی اختلاف بین محقق خراسان و اصفهان: 1. محقق خراسان: موضوع حم ظاهری احتمال الاصابة است، چون
غالبا احتمال اصابت خبر به واقع داده م شود 2. محقق اصفهان: روایت که دلالت بر تخییر شرع دارد به اصابت به واقع

ارتباط ندارد بله از باب تسلیم است.



اینجا ی اختلاف بین مرحوم آخوند و اصفهان وجود دارد چه اینه:

مرحوم آخوند وقت که دارد موضوع حم ظاهری را بیان م کند؛ آخوند م فرماید موضوع حم ظاهری «احتمال الاصابة»
م مرحوم اصفهان شود و در بین عقلا هم همین طور است ول است چون غالبا خبر اصابه به واقع اش احتمال داده م
فرماید: ما باشیم و همین روایت که دلالت بر تخییر شرع دارد روایت م گوید «بایهما اخذت من باب التسلیم» و کاری به
حجت شرع وییم این خبر یب اصابه به واقع ندارد «بایهما اخذت من باب التسلیم» و ملاک و موضوع تسلیم است یعن
است برای ما و ما باید تسلیم آن بشویم و آن خبر دیر هم حجت شرع برای ماست و ما باید تسلیم آن بشویم و تسلیم نتیجه

اش تخییر بین دو خبر است.

نظر مختار: هر سه بیان در دلیل دوم باطل است

پس ملاحظه فرمودید «اولویت» هم باطل است حالا اینجا هم اگر به حاشیه مرحوم اصفهان در ج 4 ص 214 مراجعه کنید
ایشان برای حجیت چند معنا کرده و ی مقداری ایشان در اینجا تطویل داده که من دیدم لازم نیست آن را در اینجا بیان کنیم؛
اما شما خودتان این مساله را باز تصویر کنید و ما نحن فیه قیاسش به خبرین ی از این سه راه و سه بیان را دارد و هر سه

بیان را ملاحظه فرمودید باطل است حالا تا بقیه اقوال انشاءاله.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


