
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۵ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 204 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآوری؛ نظر مختار: جریان اصالة البرائه نقل و عقل در دوران بین المحذورین در توصلیات و مع وحدة الواقعة و رد نظر
محقق نائین ی از مطالب که در دوران بین المحذورین مطرح هست بعد از اینه ما روشن کردیم که در اینجا «اصالة البرائة»

نقل و عقل جریان دارد و برخلاف مرحوم محقق نائین که اصرار دارند بر اینه هیچ کدام از اصول عملیه جریان ندارد. 

سئوال: آیا در قول اول استصحاب جریان دارد یا خیر؟

این بحث مطرح است که آیا «استصحاب» در اینجا جاری است یا خیر؟ و در اینجا که دوران بین الوجوب و التحریم هست آیا
انسان م تواند استصحاب عدم وجوب را جاری کند و بوید من در خصوص این نوع تلیف ش دارم و نم دانم این وجوب
هست یا نه؟ و قبلا ثابت نبوده و حالا هم عدم وجوب را استصحاب بند و همچنین نسبت به حرمت، عدم حرمت را استصحاب

بند. 

:محقق نائین

 هر چند استصحاب از جهت رتبه مانند اصالة البرائة است و مشل ندارد لن با موافقت التزامیة سازگار نیست. مرحوم
نائین در کتاب فوائد الاصول در ج3 ص 448 م فرماید: استصحاب از نظر اینه حم ظاهری هست و رتبهی حم ظاهری
موخر از حم واقع هست، از این جهت با این علم اجمال مشل ندارد و به عبارت اخری م فرماید: انحفاظ رتبه در
استصحاب مطرح هست و از جهت رتبه مشل ندارد بر خلاف «اصالة الحل» که نائین فرمود در آنجا انحفاظ رتبه نشده و
استصحاب مانند «اصالة البرائة» از این جهت مانند «اصالة البرائة» است که از نظر رتبه مشل ندارد و همچنین از نظر
مخالفت عملیة هم مشل نیست برای اینه ملف در مقام خارج «لایخلو من الفعل و الترک» یعن ملف خارجاً، یا این عمل را

انجام مدهد و یا ترک مکند و نه مخالفت قطعیة عملیة ممن است و نه موافقت قطعیه عملیه ممن است؛

پس جریان استصحاب را نائین مفرماید: از این دو جهت مشل ندارد و آنچه که مشل دارد این است که این استصحاب با
موافقت التزامیة سازگاری ندارد؛ یعن در اینجای که علم اجمال دارد به اینه یا واجب است یا حرام؛ این شخص باید التزام به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این پیدا کند که در واقع یا وجوب، مطرح است و یا حرمت؛ و اگر بخواهد استصحاب عدم وجوب را جاری کند و استصحاب
عدم حرمت را جاری کند؛ استصحاب این دو عدم، با موافقت التزامیه و لزوم موافقت التزامیه سازگاری ندارد. نته اینه:
تعارض هم اینجا نیست اینجا چون نه موافقت عمل ممن است و نه مخالفت عمل؛ و خود این استصحاب با آن جنس معلوم
بالتفصیل ما که الزام است با آن منافات ندارد و اگر با آن منافات داشت اصلا جاری نم شد؛ اینجا ش ما در نوع است و ما
با استصحاب م گوییم آثار خصوص وجوب و حرمت جاری نیست و نف الزام در اینجا نم کنیم اما آثار بالخصوص هر
کدامی از وجوب یا حرمت را بوسیله استصحاب نف م کنیم؛ لذا استصحاب با معلوم بالتفصیل ما که علم به اصل الزام

است با آن منافات ندارد و از نظر مخالفت عمل هم که گفتیم استصحاب موجب مخالفت عملیه نم شود؛

شما ی وقت هست که دو ظرف دارید و علم اجمال دارید که ی از این دو تا نجس است اگر استصحاب عدم نجاست را در
هرکدام از اینها جاری کنید موجب مخالفت عملیه قطعیه م شود اما در ما نحن فیه چون دوران بین الوجوب و التحریم است

ملف در عالم خارج یا انجام م دهد و یا ترک م کند؛ پس استصحاب سبب مخالفت عملیه قطعیه هم نم شود. 

موجب مخالفت عملیه قطعیه شود جاری نم که استصحاب در اطراف علم اجمال این مبنا را دارد که آنجای و مرحوم نائین
شود نائین م گوید در اینجا هیچ کدام از اینها نیست که اگر هر کدام هم بود م گفتیم دیر جاری نم شود و اگر این
شد م شود و اگر استصحاب موجب مخالفت عملیه قطعیه م گفتیم جاری نم استصحاب با معلوم ما منافات داشت م
گفتیم جاری نم شود از این دو جهت نائین م فرماید مشل در جریان استصحاب نیست اما چون مساله لزوم موافقت
التزامیه را قائل هستیم این استصحاب با این حم مخالفت دارد و شما وقت عدم وجوب را استصحاب کردید و وقت عدم

حرمت را استصحاب کردید؛

از آن طرف م گوییم ما علم اجمال داریم به اینه در واقع یا واجب است یا حرام و اگر علم اجمال داریم به اینه در واقع یا
واجب است یا حرام باید التزام به احدهما پیدا کنیم؛ روی مبنای لزوم موافقت التزامیه و با استصحاب عدم وجوب و
استصحاب عدم حرمت دیر این موافقت التزامیه ممن نیست نته دیر اینه: استصحاب حم ظاهری است و با قطع نظر از
استصحاب م گوییم علم اجمال داریم به اینه این عمل یا در واقع واجب است یا حرام؛ روی مبنای موافقت التزامیه باید
برای التزام به اینها پیدا نشد پس هر دو شان کنار م التزام پیدا کنیم یا به وجوب و یا به حرمت؛ حالا اگر با استصحاب مجال
رود و شما وقت عدم وجوب را استصحاب کردید؛ معنای استصحاب عدم وجوب یعن این اثر شرعاش را که «لایجب الالتزام
بالوجوب» است را بار کن و معنای استصحاب عدم حرمت یعن «لایجب الالتزام بالحرمة» یعن نتیجه این دو استصحاب این
م شود که نه التزام به وجوب لازم است و نه التزام به حرمت لازم است و این با مبنای لزوم موافقت التزامیه سازگاری ندارد.

محقق نائین با بیان متفاوت: استصحاب از اصول تنزیلیه است و اصول تنزیلیه مطلقا در اطراف علم اجمال جاری نم شود
و باز مرحوم نائین ی بیان دیری هم دارد ایشان م فرمایند که استصحاب از اصول تنزیلیه است و اصول تنزیلیه مطلقا در

اطراف علم اجمال جاری نم شود اعم از اینه از جریانشان مخالفت عملیه لازم بیاید یا مخالفت عملیه لازم نیاید.

م کنید؛ معنای استصحاب این است که وقت آیید استصحاب م م فرماید: شما وقت حالا مطلب را توضیح بدهیم ایشان م
گوییم: «لاتنقض الیقین بالش بل انقضه بیقین آخر» معنای استصحاب این است که شما بنا بذار بر اینه این فعل، واقعاً
آید این مستصحب را به منزلهی واقع قرار م م گوییم استصحاب از «اصول تنزیلیة» است یعن م واجب نیست و وقت
دهد و دیر مانند سایر احام ظاهریه هم نیست که بیاییم بوییم حالا اگر واقع، خلافش بود با او جمع م شود؛ بله استصحاب



مآید مستصحب را نازل منزله واقع قرار م دهد و شما م گویید این عمل قبلا واجب نبوده و الان ش م کنیم واجب است
یا نه؛

م گوییم عدم وجوب را استصحاب کن. و روی مبنای نائین که استصحاب ی اصل تنزیل است یعن بو الان واقعاً واجب
نیست؛ و روی مبنای دیران که استصحاب را اصل تنزیل نم دانند، چنین نیست؛ ‐که حالا در جواب، این را خواهیم گفت‐
اگر روی مبنای نائین عدم حرمت را استصحاب کردیم؛ یعن بو این عمل واقعاً حرام نیست؛ پس با استصحاب، ما م رسیم
به «عدم الوجوب و عدم الحرمة واقعاً» و اگر به این رسیدیم دیر موافقت التزامیه ممن نیست وقت استصحاب به ما میوید:
واقعا واجب نیست و واقعا حرام نیست انسان دیر نم تواند حت به ی از اینها التزام پیدا بند برای اینه با استصحاب، از

عنوان واقع خارج شده است؛ این کلام مرحوم محقق نائین است. 

:بر نظر محقق نائین مناقشه امام خمین

 از ادله استصحاب نم توان فهمید که استصحاب از اصول تنزیلیه است بله از آنها فقط اصل عمل استفاده م شود. امام
در تهذیب ج 3 ص 169 مبنا را خراب م کنند و م فرمایند: اینه ما بوییم استصحاب از «اصول تنزیلیة» است و م آید
مستصحب را «بمنزلة الواقع» قرار م دهد مفرماید ما وقت به ادله استصحاب و روایات وارده در استصحاب مراجعه کنیم
این را نم شود پذیرفت؛ از روایات استصحاب فقط استفاده م شود که شما عملا و بنای عمل خودت را بر یقین سابق قرار
بده و فقط همین مقدار را دلالت دارد که شما در مقام عمل، عمل خودت را بر طبق یقین سابق قرار بده و استصحاب ی اصل

عمل است و وظیفه ملف را در مقام عمل روشن م کند؛

اما اینه بوییم استصحاب دلالت بر اینه آن متیقن سابق واقعا چنین چیزی هست یعن بوییم عنوان ی اصل تنزیل دارد
م فرمایند: ما از روایات استصحاب این را نم فهمیم و شما خودتان الان ی تامل مختصری بفرمایید و این روایات را که در
استصحاب است همچون: «لا تنقض الیقن بالش بل انقضه بیقین آخر» در روایت سوم که امام خمین این روایت سوم را به

آن اشاره فرمودند: «و لَنَّه ينْقُض الشَّكَّ بِالْيقين» (بحارالأنوارج2ص281)

یعن ش با یقین نقض م شود و در دنباله روایت دارد که باید بنا را بر یقین بذارد «فَيبن علَيه» و یا «فَيبن علَيه» ‐هر دو را
م شو.د خواند‐ این شخص بنا را بذارد بر  یقین سابق یعن عملا و در مقام عمل؛ لذا این شخص در مقام عمل قبلا یقین
داشته این پاک است و  حالا هم عملا بوید این نجس است اما کاری به اینه بوییم این را «بمنزلة الواقع» قرار بدهد و

استصحاب بوید این یقین سابق «بمنزلة الواقع» است چنین مطلب را دلالت ندارد. 

:با محقق نائین فرق نظر امام خمین

 1. محقق نائین: ملف در فرض ش، یقینش را نازل منزله واقع بداند 2. امام خمین: ملف در فرض ش، بنای عملاش را
بر یقین سابق بذارد.

نائین از روایات استفاده کرده که روایات استصحاب دلالت دارد بر اینه در فرض ش، شما یقین سابق را «بمنزلة الواقع»
بدان و الان که ش دارید در فرض که یقین داشتید چونه آن ر«بمنزلة الواقع» م دانست و الان که ش  دارید آن یقین
سابق را به منزله سابق بدان یعن شارع دارد م گوید تو الان متیقن هست و تو الان عنوان متیقن را داری؛ اما امام و مشهور که



ه شارع منازل منزله واقع قرار بده بل ،گوید تو یقین سابق را در فرض ش فرمایند شارع نم اند، مشهور م مخالف با نائین
گوید در مقام عمل بنای عملات را بر یقین سابق قرار بده؛

ثمره فرق بیان مشهور و بیان امام خمین: بر طبق مبنای امام، استصحاب با موافقت التزامیه منافات ندارد اما بر طبق مبنای
از ثمراتش همین است اگر در مقام عمل آمد این بنای عمل استصحاب با موافقت التزامیه سازگار نیست. و آن وقت ی نائین
اش را قرار داد این با موافقت التزامیه منافات ندارد و عملا آثار یقین را الان بار م کند اما التزام پیدا م کند به آنچه که در
واقع است و اما روی مبنای نائین وقت م گوییم باید الان این را به منزلة الواقع بدانیم و وقت استصحاب کردیم عدم وجوب را
یعن استصحاب م گوید در واقع وجوب نیست و وقت در واقع وجوب نیست شما نم توانید التزام به وجوب پیدا کنید؛ و
وقت استصحاب به شما م گوید در واقع وجوب نیست م گوییم خوب من التزام به وجوب پیدا م کنم این لغو است و روی
مبنای نائین موافقت التزامیه ممن نیست اما روی مبنای امام و این جواب که امام مطرح کردند موافقت التزامیه ممن است. 

نظر مختار: رد نظر نائین و فعلا پذیرش نظر امام و تا در محل خود این بحث، بررس شود امام بیشتر روی صحیحه ثالثه
تمس کردند و این بحث مبنای است و ما هم باید ان شاء اله برسیم به روایات استصحاب و در آنجا باید ببینیم که آیا استفاده
م کنیم که استصحاب اصل تنزیل است یا اینه فقط کاری به واقع هم ندارد همانطور که «اصالة البرائة» کاری به واقع ندارد،
استصحاب هم کاری به واقع ندارد؛  فقط ی اصل عمل است خوب ما هم فعلا همین مبنای امام را داریم که اثباتش را باید
بعدا در روایات استصحاب وارد بشویم و ما هم مبنای نائین را نم پذیریم که استصحاب از اصول تنزیل باشد و این یقین
سابق را «بمنزلة الواقع» قرار بدهد «ف ظرف الش» بله استصحاب ی اصل عمل است و تلیف ملف را در مقام عمل

روشن م کند لذا این اشال نائین هم درست نیست. 

نظر مختار:

استصحاب در مقام جاری است و نتیجه استصحاب نیز همان نتیجه برائت نقل و عقل است یعن نف وجوب و حرمت. و
نتیجه این است که برای جریان استصحاب مجال هست و مشل نسبت به جریان استصحاب نیست اگر در این مورد حالت
سابقهای بنام «عدم الوجوب» باشد استصحاب جاری است و حالت سابقهای بنام عدم الحرمة باشد استصحاب در اینجا
جاری است آنوقت نتیجه استصحاب در اینجا همان نتیجه برائت عقل و نقل م شود چه اینه شما با برائت نقل و عقل شما

م گویید وجوب نیست و حرمت نیست و استصحاب هم مگوید اینجا وجوب نیست و حرمت در کار نیست. 

نظر نهای در قول اول: اثبات نظر مشهور

تا اینجا قول اول یا مشهور را اثبات کردیم یعن گفتیم در دوران بین المحذورین اینجا برائت نقل و عقل و استصحاب عدم
وجوب و عدم حرمت هم جاری است. 



نته اینه:

قبلا خواندیم که ی از ادله برائت را استصحاب قرار مدهند یعن «استصحاب البرائة» و مانع ندارد گاه اوقات نتیجه اش
ی م شود یعن گاه اوقات اصل استصحاب با برائت نتیجه اش ی م شود؛ منته ملاک جریانش فرق م کند چون در
استصحاب ما حالت سابقه لازم داریم و در برائت، حالت سابقه نم خواهیم ول نتیجه اش ممن است ی باشد و در مجرای
برائت نم گویم سابقا حلال بوده پس الان هم حلال است بله م گوییم بخاطر این است که الان ما ش  داریم حلال است یا
حرام اینجا حلیت را جاری مکنیم و الان ش داریم واجب است یا واجب نیست؟ برائت را جاری م کنیم و  اصلا کاری به

حالت سابقه اش نداریم مر اینه حالت سابقه بر خلاف داشته باشیم که باید به آن عمل کنیم. 

بررس قول دوم از اقوال خمسه در مقام؛

 در دوران بین الوجوب و الحرمة جانب نه را بر وجوب ترجیح دهیم به دلیل قاعده عقل «دفع المفسدة اول من جلب المنفعة»
که قائل شدند دلیلشان چیست؟ ی ر دلیلشان چیست و آنهایر و باید ببینیم اقوال دیاز اینجا لازم است بپردازیم به اقوال دی
از اقوال موجود در مساله این است که در دوران بین الوجوب و الحرمة ما بیاییم جانب حرمت را ترجیح بدهیم بر وجوب؛ به چه
دلیل؟ که این دلیل را از کتاب معالم، آقایان خوانده اند به دلیل اینه «دفع المفسدة اول من جلب المنفعة» اگر در ی جا امر
نیم؛ خوب اینجا عقل ممفسده ای را از خودمان دور ب را به سمت خودمان بیاوریم یا ی مصلحت ه یدائر است بین این
گوید «دفع المفسدة اول من جلب المنفعة» حالا فرض کنید که انسان امرش دائر باشد بر اینه از این ظرف بخورد حالا فرض
کنید اگر بخورد موجب قوی تر شدن این شخص بشود یا از این ظرف دیری که اگر بخورد موجب مسمومیت و مریض شدن
او م شود خوب اینجا دفع مفسده را عقل م گوید و در این امور، اول است از جلب منفعت و در تمام امور همین طور
است یعن در امور طبیع و عرف همین طور است که بوییم شارع متعال همین امری که عقلا در امور طبیع و عرف شان
رعایت م کنند و شارع هم در باب احام رعایت فرموده پس هر جا دوران امر بین وجوب و حرمت باشد جانب حرمت را

ترجیح م دهد این دلیل این افراد. 

سه اشال بر دلیل قائلین قول دوم: 

این مطلب سه اشال بر آن وارد کردند اشال اول: معلوم نیست در همه موارد دفع مفسده اول از جلب منفعت باشد و
مواردی وجود دارد که واجب اهم و حرام مهم است و این مطلب خلاف این قاعده است «اشال اول»: این است که معلوم
نیست دفع مفسده همه جا و عل الاطلاق اول از جلب منفعت باشد و گاه اوقات ی واجب اهمیتش به حدی است که رعایت
آیند واجب را بر حرام مقدم م واجب اهم و حرام مهم است آنجا عقلا م است و در مواردی که ی او بر دفع مفسده اول
کنند این جواب را از قدیم الایام در کتب اصول، اصولیین این را در مقابل این دلیل که «دفع المفسده اول من جلب المنفعة»

این را مطرح م کنند و م گویند «رب واجب یون اهم من الحرام».

مناقشه بر اشال اول: در ما نحن فیه اصلا جایاه اهم و مهم نیست چه اینه در اینجا ذات مفسده بونهای است که عقل در
دوران بین منفعت و مفسده دفع مفسده را اول م داند؛ بررس چند شاهد ما در این جواب ی تامل کوچ داریم و این تامل
این است که در ی چنین موردی اصلا جای اهم و مهم نیست و اهم و مهم در آنجای است که انسان دو منفعت را بتواند تقسیم
کند و در مقام تزاحم ی اهم باشد و انسان مهم را فدای اهم بند اما در اینجا ذات مفسده طوری است که عقل در دوران بین

منفعت و مفسده دفع مفسده را اول م داند. 



بله ی وقت هست که اصلا مفسده در مقابل آن مصلحت قابل ذکر نیست و قابل توجه نیست مثلا انسان م خواهد برود حج و
م داند در این راه مریض م شود و مسموم م شود و دزد به او م خورد و همه اینها را م داند اما آن منافع دنیویه و
اخرویه که حج دارد قابل مقایسه با حج نیست اما اگر بیاییم در دو مطلب جزی یعن ی عمل داریم که احتمال م دهیم
ه عرف مند بلآید واجب را مقدم ب واجب یا حرام باشد، اگر این واجب، مقداری اهم از حرام هم باشد اینجا باز عرف نم
گوید اگر به خودت ضرر وارد نن بهتر از این است که بخواه منفعت زیادی را جلب کن الان عقلا هم همین کار را م کنند
یعن گاه اوقات ی منفعت هست و ی مقداری ترجیح بر مفسده هم دارد اما م گویند بهتر این است که انسان مرتب نشود
حالا مثالهای هم در میان خودشان دارند و ضرب المثل های هم عرف دارند مثلا عرف م گویند: «سری که درد نم کند بیخود
به آن دستمال نبند» یا اقدام بر امور مفسده دار را عرف نوعا از او پرهیز م کنند ولو اینه در مقابلش ی مصلحت مهمتری هم
باشد عرض کردم فقط ی استثنا دارد و آن آنجای که آن مصلحت آنقدر مهم است که اصلا آن مفسده در مقابل آن ناچیز

باشد. 

نظر مختار: اشال اول مورد پذیرش نیست

و این جواب اول عرض کردم جواب خیل درست هم نیست 

اشال دوم:

 در ما نحن فیه مصلحت و مفسده معلومتین نیستند بله هر دو احتمال اند و در این موارد عقلا چنین قانون ندارند. جواب دوم
این است که درست هم هست که این قانون «دفع المفسده اول من جلب المنفعة»در آنجای است که مفسده و مصلحت
معلومتین باشد اما در ما نحن فیه که معلوم نیست بله در ما نحن فیه احتمال است اگر واجب باشد احتمال مصلحت است و
ر عقلا چنین قانونزند آنجا دی که مصلحت و مفسده روی احتمال دور م اگر حرام باشد احتمال مفسده است و در آنجای

ندارند که «دفع المفسده اول من جلب المنفعة». 

اشال سوم: اولویت در این قاعده بر فرض پذیرش آن، اولویت تعین نیست بله مجرد رجحان است لذا برای ما نحن فیه فائده
رجحان که تعین داشته باشد نیست و مجرد ی هم باشد اولویت اولویت ای ندارد. و جواب سوم این است که اگر این ی
است و این فائده ای برای ما ندارد و ما م خواهیم ببینیم آیا جانب حرمت در ما نحن فیه تعین دارد یا ندارد؟ لذا این دلیل هم

دلیل درست نیست. 

جلسه آت بررس نظر قائلین به تخییر

بحث فردا م خواهیم این قول را مطرح کنیم که آیا در اینجا اگر قائل به تخییر و کسان که قائل به تخییر شدند چه دلیل دارند؟
آیا دلیلشان درست است یا درست نیست؟ آقایان مراجعه کنند به «نهایة الدرایة» اصفهان ج 4 ص 212.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.




