
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۳ اردیبهشت ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 202 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآوری1؛

 مقام اول: بحث در دوران بین المحذورین در توصلیات مع وحدة الواقعة؛ در مساله پنج قول وجود دارد بحث در قبل از
تعطیلات در صورت اول در دوران بین محذورین بود و در موردی که ملف علم دارد به اینه ی الزام برای او وجود دارد و
نم داند که این الزام آیا عنوان الزام وجوب دارد یا عنوان الزام تحریم؟ و فرض این است که هر دو هم عنوان توصل را دارد
و هیچ کدام نیاز به قصد قربت دارد و واقعه هم واقعه واحده است که امثله اش را قبلا عرض کردیم؛ و در این صورت عرض

کردیم که اقوال متعددی وجود دارد 

یــــادآوری2؛ بررســــ قــــول اول: آیــــا در مــــا نحــــن فیــــه برائــــت جــــاری
اسـت؟                                                                                                 

  

حالا در بررس قول اول بودیم که آیا در اینجا برائت نقل و یا برائت عقل که قائلین به قول اول این قول را دارند، آیا این قول
کردیم و به اینجا رسیدیم که مثل مرحوم نائین را مفصل بررس جریان دارد و صحیح است یا خیر؟ کلمات مرحوم محقق نائین
و مرحوم اصفهان و به تبع این دو بزرگوار صاحب کتاب منتق الاصول، اینها اصرار دارند بر اینه برائت نقل در اینجا جریان
ندارد؛ یعن ما نم توانیم حدیث رفع را و برائت نقل را در  اینجا جاری کنیم؛ اما مرحوم آقای خوی و مرحوم امام خمین و به
تبع این دو بزرگوار مرحوم والد ما رضوان اله تعال علیه اینها  قائلند به اینه برائت نقل در اینجا جریان دارد. ما کلمات و ادله

را در بحث گذشته که قبل از تعطیلات بود ذکر کردیم اما نظر خودمان را بیان نردیم و نرسیدیم که نظر خودمان را ذکر کنیم. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یادآوری3؛ بررس صحت اقوال قائلین به جریان و قائلین به عدم جریان

در آخرین جلسهی درس، ما اظهار کردیم که ظاهر این است که حق با مرحوم نائین و مرحوم اصفهان است؛ حالا باید در این
بحث دنبال کنیم ببینیم آیا همین طور است یا اینه «لعل» که نظری دیری را در این بحث پیدا کنیم؛ اینجا خوب مساله را
او خورده و در نتیجه نم زوجه خودش خورده یا قسم بر ترک وط داند که آیا قسم بر وط تصویر بفرمایید. اگر مردی نم

داند آیا وط او واجب است یا ترک وط او واجب است؛ 

سه احتمال پیرامون جریان اصالة البرائة در دوران بین المحذورین توصل بررس
و بیان اشالات آن

و در دوران بین وجوب و حرمت توصل، اینجا همانطوری که در آخر بحث قبل از تعطیلات گفتیم سه احتمال وجود دارد: 

بررس احتمال اول: اینه اصالة البرائة را نسبت به قدر جامع(الزام) جاری کنیم

«احتمال اول»: این است که بخواهیم «اصالة البرائة» را نسبت به قدر جامع جاری کنیم و م گوییم اینجای که امر دائر بین
وجوب و حرمت است قدر جامع بین اینها الزام است و ما بیاییم «حدیث رفع» و «اصالة البرائة» را نسبت به این الزام جاری

بنیم؛ 

دو اشال احتمال اول:

1. در دوران بین وجوب و حرمت، اصل الزام، برای ما یقین است لذا نسبت به آن نم توان برائت جاری کرد 2. الزام به نحو
مطلق ی مجعول شرع نیست بله انتزاع است و در این مورد حدیث رفع جاری نیست.

این احتمال دو اشال دارد: «اشال اول»: این است که الزام برای ما تفصیلا معلوم است و ما نسبت به الزام ش نداریم و در
دوران بین وجوب و حرمت، اصل الزام، برای ما یقین است و ش وجود ندارد تا ما بخواهیم نسبت به او برائت جاری کنیم. 

«اشال دوم»: این است که الزام به نحو مطلق ی مجعول شرع نیست و آنچه که مجعول شرع هست وجوب یا حرمت
است؛ اما «الزام من حیث هو الزام» ی عنوان انتزاع است و در عنوان انتزاع آنچه که مجعول شرع نیست این اصول

عملیه نقلیه از جمله حدیث رفع جریان ندارد پس نسبت به خود الزام او را باید کنار بذاریم. 

بررس احتمال دوم: اصالة البرائة را نسبت به انطباق قدر جامع جاری کنیم 

«احتمال دوم»: این است که بوییم ما در خود الزام اصل را جاری نم کنیم و ش داریم در انطباق این الزام بر وجوب و
انطباق این الزام بر حرمت؛ مثل شبهه موضوعیه که علم اجمال داریم ی از این دو ظرف نجس است و اصل نجاست این

معلوم است اما در انطباق عنوان نجس بر این ظرف و در انطباق عنوانش بر دیری ما ش داریم؛



اشال بر احتمال دوم به دو بیان: 1. بر نف انطباق و عدم انطباق اثری بار نم شود زیرا  وجوب یا حرمت قهرا حاصل است
لذا قابل وضع و رفع نیست 2. انطباق واقع مفید نیست و وضع انطباق ظاهری نیز اثری ندارد چون قهری است و اصالة البرائه

باید در جای جاری شود که حم مقابلش اثر داشته باشد.

«بیان اول اشال»: حال آیا ما م توانیم نسبت به این انطباق، اصل را جاری کنیم جواب این است که اینجا هم نم شود، برای
اینه بر نف این انطباق یا عدم نف این انطباق، اثری بار نم شود این انطباق یا بر وجوب و یا بر حرمت قهرا حاصل است و
چون این انطباق قهرا حاصل هست یعن یا قهراً در ضمن وجوب آمده و یا قهراً در ضمن حرمت آمده و قابل وضع نیست و

اگر چیزی خودش قابل وضع نشد پس قابل رفع هم نیست. بنابراین این احتمال دوم هم منتف است.

«بیان دوم اشال»: یا اینجا تعبیر دیری هم متوانیم کنیم در رد این احتمال دوم به اینه بوییم «بحسب الواقع» این انطباق
هست اما انطباق واقع بدرد ما نم خورد و ما الان باید ببینیم در ظاهر این الزام، منطبق بر این وجوب است یا بر این حرمت؛
و نسبت به ظاهر هم وضعش اثری ندارد چون قهری است پس رفعش هم اثری ندارد و اصالة البرائه باید در جای جاری شود که
وضعش یعن آن حم مقابلش اثر داشته باشد و در شبهه بدویه که شما ش م کنید آیا این ش واجب است وقت اصالة
البرائه را جاری م کنید و م گویید واجب نیست در مقابلش این است که شارع  وجوب را جعل کند برای وضع و جعل

وجوب اثر مترتب است اما  اینجا بر انطباق هیچ اثری مترتب نیست. 

بررس احتمال سوم: اصالة البرائة را نسبت به وجوب و حرمت جاری بدانیم 

باق م ماند احتمال سوم؛ در این احتمال سوم ما نه کاری به خود قدر جامع داریم و نه کاری به انطباق قدر جامع داریم؛ بله
م گوییم خود این وجوب یا حرمت را، مورد جریان اصالة البرائه قرار بدهیم و بوییم ش م کنیم شارع وجوب را آورده یا

نه م گوییم اصل برائت است و ش م کنیم شارع حرمت را آورده یا نه م گوییم اصل برائت است؛ 

نته: قائلین به عدم جریان برائت در مقام، بحث را متمرکز بر احتمال اول و دوم کردند و قائلین به جریان برائت در مقام، بحث
را متمرکز بر احتمال سوم کردند در این صورت نزاع لفظ است

«نته»: افرادی مثل مرحوم نائین و اصفهان از کلماتشان استفاده م شود که عمدتا بحث جریان اصالة البرائة را متمرکز در
احتمال اول و دوم کردند و از کلمات مرحوم آقای خوی و امام استفاده م شود که اینها جریان اصالة البرائة را  متوجه
احتمال سوم کردند که اساسا اگر گفتیم مرحوم نائین و مرحوم اصفهان در خود الزام و انطباق دارند بحث م کنند و مرحوم

امام و خوی در خود وجوب و حرمت در اینجا نزاع لفظ م شود؛ 

صحت احتمال سوم از منظر محقق روحان بررس

خوب حالا همه بحث را و ذهن را متوجه کنید روی احتمال سوم آیا در دوران بین وجوب و حرمت ما م توانیم بیایم نسبت به
خود وجوب، حدیث رفع را جاری کنیم و آیا م توانیم نسبت به خود حرمت حدیث رفع را جاری کنیم؛ 



:محقق روحان

درباره حقیقت نه دو مبنا وجود دارد 1. مشهور: نه زجر عن الفعل 2. آخوند: نه طلب الترک

اینجا باز ی تحقیق را صاحب کتاب منتق الاصول دارند در جلد 5 از 24 شروع م شود تا صفحه 26 ایشان م فرماید ما
باید ببنیم حقیقت نه چیست؟ دو مبنا در تفسیر نه وارد شده و بین اصولیین موجود است    «مبنای اول»: که مبنای مشهور

است نه، زجر عن الفعل است .

«مبنای دوم»: که مبنای آخوند و من تبع آخوند است این است که نه طلب الترک است طبق مبنای اول، اینجای که امر دائر
بر وجوب و حرمت است؛ وجوب یعن طلب الفعل و حرمت نیز زجر از فعل است و متعلق هر دو فعل است؛ اما طبق مبنای

دوم وجوب یعن طلب الفعل و حرمت یعن طلب الترک پس متعلق هایشان جدا م شود. 

محقق روحان: طبق هر دو مبنا اصالة البرائة جاری نیست

صاحب منتق مفرماید: طبق مبنای اول: چون متعلق وجوب و حرمت فعل است لذا اصل الزام یقین است پس اصالة البرائة
نسبت به خصوص وجوب و حرمت جاری نم شود طبق مبنای اول روشن است که نسبت به خصوص وجوب و حرمت
اصالة البرائة جاری نم شود چون شما که م خواهید در وجوب برائت را جاری کنید از چه حیث م خواهید جاری کنید از
حیث الزام که در ضمن وجوب موجود است و م خواهید در حرمت برائت را جاری کنید از حیث الزام که در ضمن
حرمت هست م خواهید برائت را جاری کنید. و چون روی مبنای اول در تفسیر نه متعلق هر دو ی هست این الزام نسبت به
این فعل یقین است و منته نم دانیم این الزام وجوب است یا الزام تحریم است؟ و وقت این الزام یقین شد نم شود در
اینجا اصالة البرائة را جاری کرد پس «اجراء اصل البرائة ف الوجوب انما هو من جهة وجود الالزام فیه» و «اجرای اصل البرائة
ف الحرمة انما هو من جهة وجود الالزام فیه» و ما نم توانیم وجوب و حرمت را جدای از الزام تصویر کنیم لذا نم شود

جاری کرد.

طبق مبنای دوم: چون متعلق ها جداست لذا بین الزام به ترک و الزام به فعل مرددیم پس اصالة البرائة جاری نم شود اما روی
مبنای دوم که متعلق ها جداست یعن دو الزام م شود ی الزام به فعل و ی الزام به ترک و ما نم دانیم شارع الزام فعل را
آورده تا بوییم اصالة البرائه را جاری کنیم و نم دانیم الزام به ترک را آورده تا اصالة البرائة را جاری کنیم و ایشان در اینجا
کنند و به نتیجه م ر اضافه ممقدار هم از جای دی کنند و ی مطلبشان م چاشن مقدار از کلمات مرحوم اصفهان ی

رسند که نه، اینجا هم اصاله البرائه در خصوص وجوب و حرمت جریان ندارد 

:دلیل عدم جریان اصالة البرائة از منظر محقق روحان

حالا مطلب و دلیلشان این است که م فرمایند: شما چرا اصالة البرائه را جاری م کنید؟ اصاله البرائه فائده اش از نظر
:لف در کجا معنا دارد؟ اولالف است و این معذوریت ملف معذور است و برای معذوریت مگوید م جریان این است که م
در جای که ملف احتمال ی تلیف واقع را بدهد،  این ی؛  ثانیاً: و آن تلیف احتمال امان داعویت و تحری ملف را
داشته باشد، این دو؛ اما در جای که آن تلیف محتمل امان داعویت ندارد اینجا جریان اصاله البرائه لغو است و نیازی نیست



تسعة» و از تو برداشته شد و تو معذوری و کجا م وید «رفع عن امتخواهد ب ه این معذوریت باشد و اصاله البرائه مبه این
تواند بوید تو معذوری؟

 اولا: جای که احتمال تلیف واقع بدهد این ی  ثانیاً: و تلیف واقع داعویت داشته باشد این دو در ما نحن فیه‐ و همه
بزناه مطلب اینجاست‐ شما ی احتمال وجوب م دهید و ی احتمال حرمت  هیچ کدام احتمال داعویت ندارد و در آن
امان داعویت نیست و اگر احتمال وجوب را بدهید چون معارض با احتمال مضادش است و احتمال حرمت را بدهید معارض
با احتمال مضادش یعن وجوب است پس هیچ کدام برای شما داعویت ندارد و جای که داعویت در کار نبود اینجا تلیف معنا
ندارد. و بعد بالاتر م فرمایند: روی مبنای که خود ما یعن صاحب کتاب منتق در حقیقت حم اختیار کردیم که داعویت
بالفعل لازم نیست بله اقتضای داعویت کاف است و م فرمایند: نه احتمال وجوب مقتض داعویت است و نه احتمال حرمت
اقتضای داعویت است و هیچ کدام اقتضای داعویت ندارند؛ پس اینجا اصلا تلیف واقع محال و ممتنع است در جای که
دوران بین الوجوب و الحرمة هست؛ جعل در واقع و تلیف واقع محال است و وقت محال شد دیر اصالة البرائه نم خواهد
لذا جریان اصاله لبرائه لغو م شود و اقتضایش هم وجود ندارد برای اینه اقتضای داعویت در آنجای است که معارض

اقتضای ضدش هم باشد.لذا ایشان هم منته م شوند به اینه اجرای اصالة البرائه در اینجا صحیح نیست. 

نظر مختار:

حقیقتاً حق با امام خمین و محقق خوی و محقق لنران است و ما هم در قبل از تعطیلات عرض کردیم ابتداء نظرمان به همین
منته شده بود اما ی مقدار تامل بیشتری که کردیم به نظرمان رسیده که حق با امام و آقای خوی است چون در تحقیقات

مباحث دیر انسان آخرین تحقیق را بیاید تایید یا تخریب کند به نتیجه م رسد و ما هم مطالب گذشته را هم گفتیم اما آنچه که
میدان دارد در این بحث است همین مطلب است که الان نقل کردیم.

:دو مناقشه بر نظر محقق روحان

 1. همان اشال که بر محقق نائین و اصفهان گرفتید بر شما جاری است 2. مبنای اعتبار داعویت صحیح نیست

ال واضح این است که شما به مرحوم نائیندر این بحث وارد است و آن اش به صاحب منتق ال واضحال اول»: اشاش»
گیرید و به مرحوم نائین آید این دو طرف را به منزله  طرف واحد در نظر م التان این بود که شما چرا متمام اش و اصفهان

و اصفهان اشال کردید که شما در ما نحن فیه بحث را روی الزام  قدر جامع بردید و آن وقت م گویید برائت جاری نیست؛

البته اشال واردی هم بود و ما هم قبلا عرض کردیم این اشال وارد است؛ خوب این اشال هم به خود صاحب منتق هم وارد
است و شما وقت م گویید اینجا احتمال تلیف داعویت ندارد اگر در ضمن احتمال دیر بیرید حرفتان درست است اما
کسان که م خواهند برائت را جاری کنند م گویند خود این وجوب با قطع نظر از حرمت آیا برائت در آن جاری م شود یا
نه؟ م گوییم بله و آیا حرمت با قطع نظر از وجوب در آن برائت جاری م شود یعن احتمال هر کدام را اگر با ملاحظه احتمال
دیری در نظر بیریم نم شود اصاله البرائه را جاری کرد؛ اما آنهای که م خواهند اصاله البرائه را جاری کنند بدون لحاظ

احتمال دیر یعن خود ایشان هم دچار همان اشال شده که بر مرحوم نائین و اصفهان وارد کرده.



خلاصه اینه: ایشان اشالشان این بود که شما طرفین را طرف واحد قرار دادید و در حال که اینجا هم بالمآل همین طور شده
و شما چرا م گوید اقتضای وجوب اینجا نیست چون م گویید اقتضای حرمت را در نظر م گیریم و چرا م گویید اقتضای
حرمت نیست م گویید چون اقتضای وجوب را در نظر م گیریم؛ خوب این اشتباه است این اشال اول که همان اشال که
بر نائین و اصفهان کردید برخودتان وارد است و  عبارت ایشان را من تقاضا م کنم با دقت همین آدرس را که عرض کردم

ببینید وقت مجموع عبارات را ببنید به وضوح به اشال ما م رسید.

«اشال دوم»: این است که اساسا این مبنا درست نیست یعن اینه ما بویم در حم، داعویت معتبر است حالا چه بالفعل و
چه اقتضای داعویت؛ و ما قبلا در مباحث گذشته در بحث اجتماع امر و نه و در جاهای مختلف که بحث حقیقت حم را
مطرح کردیم این مطلب مشهور که حم باید داع و تحری کننده باشد این را ما قبول نردیم و گفتیم آنجای که مولا م داند
عبد صد در صد عصیان م کند اما باز م تواند حم را برای او جعل کند ولو داعویت هم ندارد در این مورد اقتضای داعویت
هم ندارد؛ اگر مراد از اقتضای داعویت این است که بوییم ف بعض الافراد داعویت ندارد خوب آن اثری ندارد اما در این

شخص اقتضای برای داعویت هم ندارد.

خود این مبنا را هم ما در جای خودش مورد تردید قرار دادیم مخصوصا کسان مثل امام که خطابات قانونیه را قائلند. ی از
مبان که امام مبتر در او هست قبل از ایشان فقط در بعض از عبارات حاشیه کفایه رشحات ار آن هست و در بعض از
عبارات آخوند خراسان؛ اما به این شل که امام پایه گذاری کردند هم در اصول آثار زیادی دارد و هم در فقه آثار زیادی دارد

بنام خطابات قانونیه؛

طبق مبنای امام که قائل به خطابات قانونیه هستند دیر اصلا داعویت در حقیقت حم دخالت ندارد چون امام م فرمایند این
خطابات شرعیه به نحو قانون کل جعل شده و اصلا در هنام جعل ملف را و حالات ملف همچون قادر بودنش و عاجز
بودنش و عالم بودنش و جاهل بودنش را اینها را شارع در نظر نم گیرد بله دارد قانون جعل م کند و در هنام جعل قانون
حالات ملف را در نظر نم گیرد تا بوییم آیا این حم داعویت برای ملف دارد یا ندارد و روی مبنای امام که خطابات قانونیه
را قائلند اصلا در حقیقت حم داعویت معنا ندارد؛ ما حالا در جای خودش نتوانستیم مبنای شریف امام را بپذیریم ولو اینه
والد ما پذیرفتند و اصرار بر آن دارند و در فقه هم در مواردی پیاده کردند که خود امام هم این مبنا را در آن موارد پیاده نرده
بودند و ما هم که حالا که خطابات قانونیه را قائل نیستیم اما باز داعویت را در حقیقت حم منریم. حالا ی بیان ساده ای را
ذارید و ببینید ذهن ساده عرفرا کنار ب باید این اصطلاحات و این مبان مباحث علم اوقات در بعض عرض کنیم ‐گاه
چه چیزی را م رساند‐ بالاخره این روایت حدیث رفع و رفع عن امت تسعه م گویم این خطاب به عرف شده و عرف چه

چیزی م فهمد؟ 

آیا عرف اینجا جاری م کند یا نه؟ پاسخ این است که عرف اینجا جاری م کند و عرف م گوید در اینجا که دروان بین وجوب
و حرمت است شارع م توانست وجوب را قرار بدهد یا نه؛ شارع نم تواند بوید ایها الناس هر جا در ی دو راه ش کردید
ی فعل واجب است یا حرام؛ من برای شما واجب کردم و وجوب ظاهری را که م توانست جعل کند و مرجحش را خودش
م دانست و من به عنوان شارع او را ترجیح م دهم و ملاکش را هم خود شارع دارد و احدهما را بر دیری مقدم بنیم به
ملاک که شارع معین فرموده پس م تواند حالا که م تواند حدیث رفع م گوید این کار را نرده و در اینجا که دوران بین
وجوب و حرمت است نه وجوب را برای شما قرار داده و نه حرمت را برای شما قرار داده لذا ما هم به این منته م شویم به
همان که مرحوم امام، خوی و والد منته شدند که اشال از جریان حدیث رفع –نه در قدر جامع که الزام است و نه در

انطباق بله در خصوص  وجوب و حرمت این اصاله البرائه نقل به خوب جریان دارد؛ حالا تا دنباله مطلب.

  و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.




