
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۳ فروردین ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 201 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآوری1؛آیا در دوران بین المحذورین برائت نقل و شرع جاری است؟ بررس اقوال موافقین و مخالفین فرمایش مرحوم
محقق نائین(ره) را ملاحظه فرمودید و عرض کردیم که در این بحث، در اینه آیا برائت نقل و برائت شرع و ادلهای که دلالت

بر برائت شرع دارد در مورد دوران بین المحذورین آیا جریان دارد یا نه؟ یادآوری2؛ قائلین به عدم جریان برائت در مقام
(محقق نائین، اصفهان و من تبع) و قائلین به جریان برائت در مقام(امام خمین، محقق خوی و آیت اله فاضل لنران(ره))

مانند مرحوم محقق نائین و مانند مرحوم محقق اصفهان و اینها اصرار دارند بر اینه این دلیل برائت جریان ندارد  و در مقابل
ه ادله برائت شرعو والد راحل ما، اینها اصرار دارند بر این ه خویو مانند مرحوم آیت ال همچون مرحوم امام خمین بزرگان

در اینجا جریان دارد.

لذا باید ی مقداری دقت بیشتری بشود تا ببینیم حق در مساله با چه کس است؟ آیا  با مرحوم نائین و مرحوم اصفهان است و
یا حق با امام و مرحوم آقای خوی و اینهاست؟ یادآوری3؛ اشالات محقق نائین بر جریان برائت در مقام در چند محور؛ 1.

باید بین ادله برائت نقل تفی کنیم. کلام مرحوم نائین را ما مفصل بیان کردیم چند محور در فرمایش ایشان بود «محور
اول»: ی محور اینه ما باید بین ادله برائت نقل تفی کنیم و ادله برائت نقل را دو قسم کنیم:«قسم اول»: آنچه که مفادش

حلیت است که ایشان از آن تعبیر به «اصالة الحلیة»کرد. 

ری که در بحث برائت، مورد بحث واقع شد یعنه مفادش مفاد برائت است مثل «حدیث رفع» و یا احادیث دیقسم دوم»: آن»
اول کاری که مرحوم نائین کردند تفی بین این ادله است؛ در حالیه ما وقت ادله برائت را مورد بحث قرار دادیم حت خود

مرحوم نائین در آنجا مسالهی تفی را مطرح نرد؟! و نفرمود که اینها نتیجهاش فرق م کند اما در اینجا تفی کردند دو
نته مهم، نتیجهی تفی محقق نائین و ایشان در این تفی دو نته مهم را نتیجه گرفتند.

نته اول تفی محقق نائین: اصاله الحل شامل دوران بین محذورین نم شود چه اینه مورد ادله اصالة الحل در جای است
که طرف حرمت را حلیت قرار داده شده است لذا ادله اصالة الحل، اختصاص به شبهه تحریمیه دارد. «نته اول»: اینه

کردیم به «روایات حل»؛ آیا ادله حل و روایات همچون «کل ش اصالة الحل» که ما در بحث از روایات برائت از آن تعبیر م»
فیه حلال و حرام فهو ل حلال» و یا روایات دیر، ایشان م فرماید: اینها اختصاص به شبهه تحریمه دارد و شامل ما نحن فیه

که دوران بین محذورین است، نم شود؛ و این روایات اختصاص به شبهه تحریمیه دارد چون در این روایات ‐که دیروز هم
عرض کردیم‐ ایشان م فرماید در روایات دارد «کل ش فیه حلال و حرام» ایشان، طرف حرمت را حلیت قرار داده و معلوم
مشود که این، در آنجای است که شما ی احتمالتان حرمت است و ی طرف حلیت است؛ در چنین موردی که ی طرف

حرمت و ی طرف حلیت است اینجا «اصالة الحل» جریان پیدا مکند و اختصاص به شبهه تحریمه دارد. محقق لنران(ره):

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نظر محقق نائین بر اختصاص ادله اصالة الحل به شبهه تحریمیه مورد قبول است و مرحوم والد ما در کتاب «اصول الشیعة»
که تقریرات عرب از بحث اصول ایشان است در ج 5 ص 23 این مطلب را پذیرفتند؛ 

مناقشه بر نته اول محقق نائین: در میان ادله اصالة الحل، روایات وجود دارد که
اختصاص به شبهه تحریمیه ندارد حت از صحیحه عبداله بن سنان نیز ملاک عدم

اختصاص، و «احتمال حرمت» که در دوران بین محذورین هم وجود دارد، قابل
استخراج است.

پس این ی نته است حالا اول این نته را بررس کنیم تا ببینم آیا این فرمایش درست است یا نه؟ این روایات حل، درست
حلال حت ل ه آمده «کل شاز روایاتش این چنین نیست بل فیه حلال و حرام» اما بعض است که در آنها آمده «کل ش

حلال حت ل او امر» و اینها هم جزء روایات حل است مخصوصاً «کل ش یرد فیه نه مطلق حت تعلم انه حرام یا کل ش
تعلم انه حرام»؛ خوب این روایت کجایش اختصاص به شبهه تحریمه دارد؟ حالا ما بحث را م آوریم روی آن روایات را که

ه نه، این روایات مشود؟ یا اینفیه حلال و حرام» دارد؛ حال آیا از این روایات «اختصاص به شبهه تحریمیه» استفاده م»
گوید هر کجا احتمال حرمت بود و آن طرفش را خیل تعرض ندارد که مقابل حرمت آیا حلیت باشد یا چیز دیری باشد؛ ما

بیایم این روایت «کل ش فیه حلال و حرام» که این صحیحه عبداله بن سنان بود در آن روایات قبل م خواهد مگوید هر جا
شما «احتمال حرمت» دادید، آن حرمت، جعل نشده است؛

آیا ما نم توانیم ی چنین ضابط را از همین صحیحه عبداله بن سنان استفاده کنیم پاسخ این است که چرا م توانیم استفاده
کنیم درست است که ی طرفش و ی مصداقش را حلال قرار داده اما ملاک اصل احتمال حرمت است یعن «کل ش فیه

حلال و حرام» یعن هرجا شما احتمال حرمت دادی اینجا «فهو ل حلال» و در دوران بین محذورین ی طرف، مساله حرمت
فیه حلال و حرام» جریان پیدا م حلال» یا «کل ش ل دانیم شارع حرمت را قرا داده یا نه؛ و این «کل ش است و ما نم

کند بنابراین این اختصاص به شبهه تحریمه را هم ما نم پذیریم از مرحوم نائین ولو اینه مرحوم والد ما از ایشان تبعیت کردند
و ایشان هم فرمودند: بله این روایات اختصاص به شبهه تحریمیه دارد؛ کجای روایات کلمه شبهه تحریمیه است؟ 

ه طرفش عنوان حلیت باشد یا یگوید هر جا احتمال حرمت هست و «احتمال حرمت» اعم است از این ه روایات مبل
عنوان دیری باشد. خلاصه مناقشه اول؛ 1. از ادله حل ی ملاک استفاده میشود و لسانشان واحد است 2. ملاک احتمال
حرمت در روایت فیه حلال و حرام نیز وجود دارد و این احتمال در دوران بین محذورین هست پس ما این ملاک را از این

وییم اینها لسانش یخواهیم ب حلال» و م ل از روایاتش دارد «کل ش بعض :کنیم عرض کردم: اولا روایات استنباط م
لسان است حالا ی «فیه حلال» دارد و دیری ندارد

ثانیاً: و عرض کردم اگر ما آن روایت «کل ش ل حلال» را هم نداشتیم به نظر ما این «کل ش فیه حلال و حرام» یعن «کل
ش فیه احتمال الحرمة»؛ و این «احتمال حرمت» الان در دوران بین محذورین وجود دارد؛ پس این نته اول مرحوم نائین که
مورد مناقشه است. حال در اینجا م گویید این فعل همان مثال که برای دوران بین محذورین زدیم آیا این وط زوجه الان یا

استمتاع زوجه واجب است یا حرام در اینجا مرد نم داند این الان حرام است یا نه! خوب اینجا «احتمال حرمت» م دهد «و
کل ش فیه حلال و حرام» در اینجا جریان دارد عرض ما این است که ی وقت شما م گویید نه، این ملاک از آن در نم آید

خوب آن ی مطلب دیری است ول به نظر ما عرفاً این ملاک از آن در م آید و شارع در این روایت در مقام این است که
هرجا «احتمال حرمت» دادی و دلیل برحرمت نداشتید اینجا شما آن حرام برای شما جعل نشده و آن برای شما حلال است. 



پذیرش نظر محقق نائین و برخ بزرگان در مورد اختصاص اصالة الحل به شبهه موضوعیه در بحث های گذشته بله نته ای
که اینجا هست فرمود این «اصاله الحل» در شبهات موضوعیه است و ما هم قبلا در روایات که در بحث «اصالة البرائة» به

عنوان روایات حل آوردیم چند موردش را من پیدا کردم که ما تصریح کردیم که در آنجا اختصاص به شبهه موضوعیه دارد و
همین صحیحه عبداله بن سنان «کل ش فیه حلال و حرام فهو ل حلال» هم مرحوم شیخ و هم مرحوم آشتیان تصریح کردند

که ظهور در شبهه موضوعیه دارد و ما هم قرائن متعددی وقت بحث از این روایت را م کردیم ذکر کردیم که اختصاص به
شبهه موضوعیه دارد؛

اگر خواستید مراجعه کنید در سال گذشته جلسه هشتاد و هشتم تاریخ 23/1/89 این بحث را ما کردیم اگر آن نوشته ها در اختیار
آقایان هست و همچنین روایت«مسعده بن صدقه: کل ش هو ل حلال حت تعلم انه حرام بعینه فتدعه» دو قرینه ما آنجا ذکر

کردیم که این اختصاص به شبهه موضوعیه دارد در جلسه 90 تاریخ 25/1/89 خوب اما این مطلب الان خیل در این بحث مهم
نیست. خلاصه اینه: آنچه که در اینجا مهم است این است که نائین ادعا فرموده: این «اصالة الحل» و این روایات حل، در

م ار کردیم و گفتیم از این روایات حل بخوبشود که ما این را ان شبهه تحریمیه ظهور دارد و شامل دوران بین محذورین نم
توان در آورد که این در جای است که «احتمال حرمت» داده م شود و در دوران بین محذورین هم این «احتمال حرمت»

وجود دارد. نته دوم محقق نائین: ادله اصالة الحل بنابر مدلول مطابق با الزام معلوم، در دوران بین المحذورین منافات دارد
اما ادله اصاله البرائة بنابر مدلول مطابق با الزام معلوم، در دوران بین المحذورین منافات ندارد. 

«نته دوم»: در کلام مرحوم نائین این است که ‐مرحوم نائین بعد از اینه روایات و ادله نقل را دو قسم کردند‐ فرمودند
روایات که دلالت بر حل دارد به مدلول مطابق منافات با این الزام معلوم در دوران بین محذورین دارد؛ اما روایات که مثل

«حدیث رفع» هست که از آن تعبیر کردند به روایات برائت و قسم اول را اسمش را گذاشتند روایات حلیت و «اصاله الاباحة»
یا «اصالة الحلیة» و هم به «اصاله الاباحة» تعبیر کردند و دوم را به «اصالة البرائه» فرمود: این روایات برائت با این الزام

معلوم ما در دوران بین محذورین منافات ندارد و به مدلول مطابق اش منافات ندارد.

چهار مناقشه بر نته دوم محقق نائین: مناقشه اول از منظر مختار: اگر متعلق ش را «نوع»(وجوب یا حرمت) قرار بدهید،
هیچ کدام(اصالة الحل و اصالة البرائة) با الزام معلوم، منافات ندارند ول اگر متعلق ش را «جنس»(الزام) قرار بدهید، هر دو،

با الزام معلوم، منافات دارند. اشال که ما داریم بر مرحوم نائین این است شما اگر متعلق ش را «نوع» قرار بدهید هیچ
ل وییم «کل شه ما باین را «جنس» قرار بدهید در هر دو منافات وجود دارد؛ یعن کدام منافات ندارد اما اگر متعلق ش

حلال» با این علم به الزام، منافات دارد اما «اصالة البرائة» و «حدیث رفع» با این علم الزام، منافات ندارد؛ این مطلب است که
قابل قبول نیست و شما اگر آمدید متعلق ش را الزام قرار دادید و گفتید در دوران بین محذورین ما نم دانیم آیا این الزام

هست یا نیست؟ خوب اینجا هم «کل ش ل حلال»با این منافات دارد چون شما علم به الزام دارید و حدیث رفع هم با این
منافات دارد یعن «رفع ما لا یعلمون»؛ چون شما علم به الزام دارید و اگر متعلق ش را الزام نیرید بله بیاید روی خصوص

نوع، م گویم نم دانیم وجوب هست یا نه؟ 

خوب «کل ش ل حلال» م آید این را بر م دارد و با آن الزام که جنس هست منافات ندارد و حدیث رفع م آید این را بر
م دارد و با آن الزام که جنس هست منافات ندارد خلاصه مطلب اینه مرحوم نائین اصرار دارد که اگر «اصالة الحل» را

دلیل قرار بدهیم این با آن الزام معلوم، به دلالت مطابقیه منافات دارد اما اگر حدیث رفع را مستند قرار بدهیم با آن الزام معلوم
منافات ندارد؛ این ی وجه و بیان است که قابل التزام نیست نته: اگر متعلق ش خصوص نوع باشد اشال دیر نائین هم
دفع م شود چه اینه فرمود در اصالة الحل به علت علم به الزام، رتبه حم ظاهری محفوظ نمانده! و طبق این اشال ما، اگر

ما متعلق ش را خصوص وجوب یا خصوص حرمت گرفتیم ی بیان دیر نائین هم دفع م شود زیرا نائین فرمود در
«اصالة الحل» رتبه حم ظاهری محفوظ نمانده و م گفتیم چرا رتبه اش محفوظ نمانده فرمود چون علم به الزام دارید و حم

ظاهری هم در جای است که شما نسبت به واقع، ش داشته باشید مناقشه دوم بر محقق نائین از منظر مختار: بین اصاله



الحل و اصالة البرائه از جهت اینه متعلق را نوع قرار بدهیم فرق وجود ندارد و در این صورت رتبه حم ظاهری محفوظ است
ول اگر متعلق ش را الزام قرار بدهیم رتبه حم ظاهری محفوظ نم ماند خوب اشال این است که شما متعلق را چه چیزی

قرار م دهید؟

اگر متعلق را وجوب قرار دادی ما الان علم به وجوب نداریم اگر متعلق را حرمت قرار دادید ما علم به حرمت نداریم و بین
«اصالة الحل» و «اصالة البرائه» از این جهت هم فرق وجود ندارد که اگر متعلق ش را ما وجوب یا حرمت قرار دادیم و رتبه
حم ظاهری در هر دو محفوظ مانده و اگر متعلق ش را خود الزام قرار بدهیم و بخواهیم نسبت به او «اصالة الحل» و «اصالة
البرائه» را جاری کنیم رتبه حم ظاهری محفوظ نمانده خلاصه اینه: در این مطلب و نته دوم، دو مطلب مرحوم نائین را باز

ابطال کردیم: «مطلب اول»: اینه فرمود «اصالة الحل» به مدلول مطابق با الزام معلوم منافات دارد اما «اصالة البرائه»
منافات ندارد گفتیم این باطل است و این فرق درست نیست. 

«مطلب دوم»: اینه فرمود رتبه حم ظاهری در «اصالة الحل» محفوظ نمانده اما در «اصالة البرائه» محفوظ نمانده؛ عرض
کردیم این هم درست نیست در هر دو اگر ما بخواهیم این اصل عمل را«بالنسبه ال الالزام» بخواهیم جاری کنیم رتبه محفوظ

نمانده چون علم به الزام داریم و اگر بخواهیم نسبت به خصوص وجوب یا حرمت جاری کنیم رتبه محفوظ مانده و بین اینها از
این جهت هم فرق وجود ندارد پس ما حالا داریم کلام مرحوم نائین را تحلیل م کنیم و قدم قدم تحلیل م کنیم تا ببینیم به کجا

م رسیم؛

تا اینجا ما دو نته را در مورد کلام مرحوم نائین ذکر کردیم. مناقشه سوم بر محقق نائین از منظر امام خمین(ره) با دو اشال
نته سوم این است که به مرحوم نائین عرض مکنیم چرا شما بین «اصالة الحل» و «اصالة البرائه» فرق م گذارید؟ مرحوم

نائین م فرماید: حل یعن ترخیص در فعل و ترک هر دو؛ و لذا فرمود وقت «اصالة الحل»را جاری کردیم «یغن عن اجراء
اصالة الحل ف الجانب الآخر» شما وقت در ی جا «اصالة الحل» را جاری کردید این «اصالة الحل» و حلیت معنایش

شما در وجوب ش اما وقت .ترک کن توان و هم م انجام بده توان شارع گفته هم م ترخیص در فعل و ترک است یعن
م کنید و «اصالة البرائة» را جاری م کنید «اصالة البرائة» م گوید واجب نیست اما نمگوید حرام هم نیست و در جانب
حرمت حرام وقت آمدید«اصالة البرائة» را جاری کردید م گوید حرام نیست اما نم گوید واجب هم نیست؛ فرق که مرحوم
نائین بین «اصالة الحل» و «اصالة البرائة» گذاشته همین است که در «اصالة الحل» حل یعن ترخیص در فعل و ترک در هر
دو اما در «اصالة البرائة» چه برائت از وجوب و چه برائت از حرمت نسبت به ی طرف تعرض دارد؛ یا نسبت به فعل تعرض
دارد در «اصالة البرائة» از وجوب یعن فعلش لازم نیست آورده شود اما آیا ترکش هم لازم است چنین دلالت ندارد در «اصالة

البرائة» از حرمت معنایش این است که ترکش لازم نیست اما اینه فعلش هم لازم است چنین دلالت ندارد! 

اشال اول امام خمین: این بیان که نائین برای حلیت کردند به اینه حلیت یعن ترخیص در فعل و ترک معاً، با مبنای
خودشان سازگار نیست؛ زیرا خود ایشان فرمودند روایات اصالة الحل اختصاص به شبهه تحریمیه دارد؟! لذا ترخیص لغو م
شود سئوال این است که این بیان که نائین برای حلیت کردند از کجا آوردند؟ اولا: خود نائین وقت روایات «اصالة الحل» را

م فرماید اختصاص به شبهه تحریمه دارد؛ این معنایش این است که این حل متعرض ی طرف باشد فقط و نم شود هم
جانب فعل را دلالت کند و هم ترک را و شما خودتان فرمودید  روایتِ «اصالة الحل» اختصاص دارد به شبهه تحریمه یعن
آنجای که ی طرف حلیت، حرمت است اما آنجای که ی طرف حلیت، وجوب است او را دلالت ندارد خوب اگر آمدید

حلیت را به معنای ترخیص در ترک که در شبهه وجوبیه است و ترخیص در فعل گرفتید یعن هر دو را گرفتید که ترخیص در
فعلش شبهه تحریمیه است و ترخیص در ترکش شبهه وجوبیه است این با حرف خودتان سازگاری ندارد و شما وقت حلیت را

تفسیر م کنید به ترخیص در فعل و ترک؛ این با آنچه که خودتان ادعا کردید که «اصالة الحل» اختصاص به شبهه تحریمه دارد
سازگاری ندارد.



اشالات قبل مربوط به خودمان بود اما این اشال سوم را امام خمین در کتاب «تهذیب الاصول»در ج 3 در همان ص 166 و
به بعد آنجا این اشال را دارند و تعبیر امام این است: «لو دار الامر بین الحل و الحرمه یون جعل الترخیص بالنسبه ال الفعل

و الترک امرا لغوا » اگر امر دائر بین حل و حرمت شد و نم دانم آیا حلال است یا حرام؟ بوییم شارع ترخیص داده هم در
فعل و هم در ترک ایشان م فرماید: لغو است چون آنجای که کس مردد است این عمل حرام است یا حلال؟ و م داند ترک
مسلم جائز است و در ترخیص در ترک، قطع به او دارد اگر حلال باشد م تواند ترک کند و اگر حرام هم هست باید ترک کند
پس اصل ترک، مسلم است و ترخیص در ترک لازم نیست و در دوران بین حل و وجوب آنهم ترخیص در فعل لغو است برای

اینه خود فعل قطع است.

شما آمدید روایات حل را گفتید دلالت دارد بر شبهه تحریمیه و آن جای که ی طرفش حل است و ی طرفش حرمت، دیر
نباید بویید«اصالة الحل» یعن ترخیص در فعل و ترک «معاً» و بعد آن وقت بخواهید به جان «اصاله البرائة» بیندازید و بویید

«اصاله البرائة» فقط در ی طرف جاری م شود.

نظر مختار در مورد اشال اول امام خمین: این اشال وارد است زیرا در کلام نائین تهافت است این پس اولین اشال که
امام خمین(ره) دارند و اشال وارد و متین هم هست زیرا ی تهافت در کلام مرحوم نائین وجود دارد.

اشال دوم امام خمین: اینه فرمودید «اصالة الحل بنا به مدلول مطابق با معلوم بالالزام منافات دارد» پس همان مواردی را
که در جمع بین حم واقع و ظاهری م گویید در اینجا جاری است ثانیاً: اشال آخری که در کلام امام نسبت به مرحوم

نائین شده این است که شما فرمودید «اصاله الحل» به مدلول مطابق با معلوم بالالزام منافات دارد خوب داشته باشد و شما
در سایر موارد جمع بین حم ظاهری و واقع چه م گویید؟ همان مطالب که در سایر موارد جمع بین حم واقع و ظاهری

م گویید همان موارد را در همین جا ذکر بنید؛

نظر مختار: اشالات امام مهم است اما اشالات مختار اساس کلام نائین را زیر سئوال م برد؛ بیان خلاصه اشالات اما
عرض کردم شاید حالا ولو اینه اشالات امام هم اشالات مهم است. اما آن دو نته اول که عرض کردیم آن اساس کلام
نائین را از بین مبرد و آن این بود که: اولا: «اصاله الحل» اختصاص به شبهات تحریمهای که ی  طرفش فقط حلیت باشد

ندارد و حت در این مورد دوران بین محذورین چون ی طرفش احتمال حرمت هست جریان پیدا م کند.ثانیاً: آن فرق که بین
«اصاله الحل» و سایر ادله برائت گذاشتند آن را هم ملاحظه فرمودید که درست نیست.

بررس نتیجه بحث: نتیجه یم: در مساله مورد مناقشه، ظاهراً حق با محقق نائین و اصفهان است یعن در دوران بین محذورین
مورد قبول نیست. حالا نتیجه بحث چیست؟ عرض کردم چون این بحث ی فروق نائین جاری نیست ول ادله برائت نقل

طرف مثل نائین و اصفهان م فرمایند ادله برائت نقل جاری نیست و ی طرف مثل امام و خوی م فرمایند جاری هست؛ به
نظر ما حق با نائین و اصفهان است و در دوران بین محذورین ما اینجا نم توانیم ادله برائت نقل را جاری کنیم؛

ول فرق که نائین گذاشت بین «اصاله الحل» و سایر ادله برائت او را ما نپذیرفتیم اما ادله برائت جاری نیست. نتیجه دوم: بر
خلاف نظر محقق انصاری ادله برائت نقل اختصاص به شبهه موضوعیه ندارد؛ و عمده دلیل برائت نقل «حدیث رفع» است آیا
«حدیث رفع» که ما درجای خودش بر خلاف شیخ انصاری گفتیم هم در شبهات موضوعیه م آید و هم در شبهات حمیه؛ اما
اینجای کند؟ یعن آید؛ حال آیا«حدیث رفع» در اینجا جریان پیدا م مرحوم شیخ اصرار داشت فقط در شبهات موضوعیه م
که اصل الزام برای ما معلوم است و ما م دانیم شارع ی الزام را متوجه ما کرده اما نم دانیم این الزام وجوب است یا

تحریم؟ و درست است که نوعش برای ما معلوم نیست اما این الزام برای ما معلوم است و ما اینجا م خواهیم «حدیث رفع»
را نسبت به چه چیزی جاری کنیم؟



سه احتمال در اینجا مجموعا وجود دارد که حالا ی مقداری آقایان دقت کنند چون وقت گذشته خوف این هست که نتوانیم این
را تمیل کنیم شما کاملا ادله برائت را ببینید قبلا هم من تذکر دادم ما اقوال و انظار را نقل م کنیم بعد دیر ذهن را روی خود

حقیقت مساله و ادله متمرکز کنید. جلسه آت: بررس سه احتمال پیرامون مجرای حدیث رفع در دوارن بین محذورین و شما
الان باید ذهنتان مشغول به این باشد فقط که اگر ما باشیم و «حدیث رفع» آیا حدیث رفع در دوران بین محذورین نسبت به

وجوب و حرمت جاری هست یا جاری نیست این را رویش فر کنید برای جلسه بعد .

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


