
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۲ فروردین ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 200 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

یادآوری1؛ بررس مقام اول: بحث از دوران الامر بین الوجوب و الحرمة در توصلیات مع وحدة الواقعه؛ بررس قول اول از
اقوال خمسه در مقام؛ آیا اصالة البرائه جاری است؟ بحث در اين است كه آيا در دوران بين محذورين در توصليات، آنجاي كه

واقعه، واقعهي واحد باشد، آيا اصالت البرائهي شرع و اصالت البرائهي عقل جريان دارد يا خير؟ 

یادآوری2؛

الاتدر مقام.در بحث ديروز اش بر جریان اباحه ظاهریه شرعیه و بیان مناقشات محقق روحان الات محقق نائیناش بررس 
را از مرحوم محقق نائين ذكر كرديم و برخ از مناقشات آن را هم بيان كرديم. 

بررس مهمترین اشال بر عدم جریان اصالة البرائه عقل و شرع در دوران بین
محذورین از منظر محقق نائین و بیان مناقشات امام خمین پیرامون آن

مرحوم نائين در كتاب «فوائد الاصول» از كتاب «أجود التقريرات» بحث را مفصلتر مطرح كردند و ما هم مناسب ديديم آنچه
كه ايشان در «فوائد الاصول» در جلد سوم صفحه 445 به بعد بيان كردند به صورت كامل ذكر كنيم و ظاهراً مهمترين بيان كه
براي عدم جريان «اصالة البرائة شرع و عقل» در دوران بين محذورين وجود دارد همين بيان مرحوم نائين است. ما اين بيان
را ذكر كنيم بعد ببينيم آيا مشود اين بيان را قبول كرد يا اينه مناقشات ممن است بر اين بيان باشد و امام خمین رضوان
اله تعال عليه در كتاب«تهذيب الاصول» كلام مرحوم نائين را مفصل ـ يعن عمدهاش را ـ ذكر فرمودند و مورد مناقشه قرار

دادند. 

محقق نائین: بین اصالة الحل و اصالة البرائة و استصحاب فرق وجود دارد؛

 بررس محل بحث در سه محور 1. آیا اصالة الحل در مقام جاری است؟ 2. آیا اصالة البرائة شرع در مقام جاری است؟ 3. آیا
استصحاب در مقام جاری است؟

مرحوم نائين بين مسئلهي «اصالةالحل» از يك طرف و «اصالة البرائة» و «استصحاب» از يك طرف، فرق گذاشتند.  ما
يك«اصالةالحل» داريم كه دليلش همان «كل شء لك حلال حت تعلم أنّه حرام بعینه» است كه دليل براي «اصالةالحل» است.

ايشان مگويد: باید بررس كنيم تا ببينيم: «محور اول»: آیا در دوران بين محذورين «اصالةالحل» جريان دارد يا نه؟ اين يك
بحث.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«محور دوم»: آيا «اصالة البرائة نقل و شرع»، كه دلیلش همان حديث «رفع» است یعن «رفع ما لا يعلمون»، آيا اين برائت
شرع را ما متوانيم نسبت به وجوب و حرمت جاري كنيم؟

«محور سوم»: آيا در اینجا ما متوانيم «استصحاب» كنيم يا نه؟ یعن بوئيم اين شء يك زمان واجب نبوده و حالا شك
مكنيم که آیا واجب است يا نه؟

لذا عدم وجوب را «استصحاب» كنيم، به عبارت دیر: يك زمان حرام نبوده، حالا شك مكنيم حرام است يا نه؟ در اینجا عدم
حرمت را «استصحاب» كنيم.

بیان چند نته مقدمات از منظر محقق نائین؛

1. اصول شرعیة و عقلیة در دوران بین المحذورین جاری نیست 2. مخالفت قطعیة عملیة در دوران بین المحذورین جاری
نیست ابتدا در اينجا فرق بين اينها را ما ذكر كنيم و لو اينه ايشان در بيان فرق اول ي دو تا مطلب دير را فرمودند و بعد وارد

فرق بين اينها شدند، اما به نظر مرسد كه اول فرق بين اينها ذكر شود. و باز قبل از ذكر فرق، نظر ايشان اين است كه:

«نته اول»: اصول شرعيه و عقليه چه «اصالة الحل»و چه «اصالة البرائة» و چه «استصحاب»، هيچ كدام در دوران بين
محذورين جاري نيست، اما تا به آن نظر برسند، يك فراز و نشيبهاي در كلام شان وجود دارد. «نته دوم»: در باب دوران بين
محذورين، قبلا هم در بحث گذشته عرض كرديم «مخالفت قطعيهي عمليه» امان ندارد و محقق نمشود، براي اينه اين ملّف
يا انجام مدهد يا ترك مكند! نمتوانيم بوئيم كه اين عملا مخالفت قطع كرد، فقط يك موافقت و مخالفت احتمال در آن

وجود دارد، اين روشن است. 

فرق اول:

 مدلول مطابق اصالة الحل(جعل حلیت یا جعل اباحه ظاهریة) با معلوم بالاجمال منافات دارد.

در «اصالة الحل» ايشان مفرمايد مدلول مطابق «اصالة الحل» با اين معلوم بالإجمال ما مناقضه دارد. در«اصالة الحل»
وقت ما مگوييم حلال است، یعن: اگر گفتيم فعلش حلال است، معنايش اين است كه تركش هم جايز است، اگر گفتيم ترکش
حلال است، معنايش اين است كه فعلش را هم مشود انجام داد. «كل شء لك حلال» كه دليل براي «اصالة الحل» است؛ پس
اگر ما بخواهيم در دوران بين محذورين «اصالة الحل» را جاري كنيم، اين «اصالة الحل» يعن جعل حلّيت و اباحهي ظاهريه.

با اين معلوم بالإجمال ما منافات و مناقضه دارد. 

تعبير ايشان اين است كه «انّ جعل الاباحة الظاهرية مع العلم بجنس الإلزام لا يمن»، شما وقت جنس الزام برايتان معلوم است
و علم داريد كه اينجا يك الزام هست؛ اگر بوئيم حالا با وجود چنين علم شارع براي شما اباحهي ظاهريه را جعل كرده،

اين«لا يمن». چرا؟ م فرمايد چون بواسطهی مدلول مطابقاش با اين معلوم بالاجمال منافات دارد.
«نته»: اين نته را هم عرض كنيم كه اين علم اجمال به جنس، منجز نيست، چون «جنس من حيث هو جنس» قابل اتيان
نيست و نوعش هم كه براي ما مشوك است  و اين علم اجمال براي ما منجزيت ندارد، اينجا احتياط هم كه امان ندارد كه يك

راه احتياط را بخواهيم ط كنيم.

گرچه ـ مرحوم نائين مفرمايند ـ اين علم اجمال براي ما از حيث علم اجمال منجزيت ندارد، اما مفرمايند: «إلا أنّ العلم
بثبوت الإلزام المولوي حاصر بالوجدان»، بالأخره بالوجدان ما مدانيم كه مولا يك الزام دارد، پس در اين كه نمتوانيم ترديدي

كنيم كه مولا در اينجا يك الزام دارد و اين علم به الزام با اباحهي ظاهريه جمع نمشود.
به عبارت دير: اباحهي ظاهري از مصاديق حم ظاهري است، مرتبهي حم ظاهري در طول حم واقع است، يعن وقت شما
شكّ در واقع داريد نوبت به حم ظاهري مرسد و الآن فرض ما اين است كه ما علم داريم در واقع يك الزام شارع براي ما



قرار داده،یعن اگر از ما سؤال كنند مگوئيم يقين داريم در واقع يك الزام هست اما نمدانيم وجوب است يا تحريم! لذا در
اينجا كه علم به واقع داريم، دير اباحهي ظاهريه معنا ندارد، اباحهي ظاهريه در جاي است كه شما به واقع، جهل داشته باشید
منافات دارد؛ ثانياً: رتبهي او به قول مرحوم نائين با خود آن علم به الزام واقع :ة: اولاي و واقع را ندانيد. پس جعل اباحهي ظاهر
انحفاظ ندارد يعن جاياه حم ظاهري بعد از جهل در حم واقع است. اينجا آمديد با فرض علم به حم واقع مخواهيد يك

حم ظاهري به نام اباحهي ظاهريه درست كنيد.

خلاصه اینه: اباحهي ظاهرية مثل ساير احام ظاهريه در فرض است كه شما نسبت به واقع علم نداشته باشيد و خود اين
توانو هم م انجام بده توانم گوئيم اباحهي ظاهريه، يعنم اباحهي ظاهرية با خود آن علم به الزام، مناقضه دارد. و وقت
ترك كن، يعن الزام نه در طرف فعل وجود دارد و نه در طرف ترك وجود دارد، پس اين با علم به الزام وجود دارد. منته اين
علم اجمال به الزام، منجز نيست، براي اينه دوران بين محذورين است و اين احتياط برايش امان ندارد و از آن طرف هم
خصوص وجود حرمت را هم نمداند، پس اين علم اجمال به الزام، منجزيت ندارد، يعن الآن اگر اين شخص آمد طرف

وجوب را انجام داد و بعد «يوم القيامة» معلوم شد حرام است، عقابش نمكنند و بالعس.

مرحوم نائين در دنباله مفرمايد: در كلمات ديران وارد شده است كه علت عدم جريان اباحهي ظاهريه اين است كه چون ب
«موافقت التزامية» سازگاري ندارد جاري نمشود. ما هم در بحث كتاب القطع مفصل بحث كرديم كه آيا ما يك واجب به نام
وجوب «موافقت التزامية» داريم يا نه؟ علاوه بر اينه در مقام عمل انسان بايد در اطاعت و عصيان «موافقت عملية» كند، آيا
علاوهي بر «موافقت عملية»يك واجب به نام «موافقت التزامية» هم داريم يا نه؟ برخ گفتند بله، آنهاي كه مگويند موافقت
التزاميه واجب است، مگويند در اينجاي كه ما علم به اصل الزام داريم، اگر بوئيم اباحهي ظاهريه جاري مشود، دير امان

«موافقت التزامية» نيست و «موافقت التزامية» از بين مرود. 

:محقق نائین

 موافقت التزامیة یعن تدین بما جاء به النب .مرحوم نائين مفرمايد: «موافقت التزامية» معنايش «تدين بما جاء به النب» و
تصديق به احام نب است پس: اگر يك حم ضروري باشد ما بايد تصديق كنيم، ايمان به او داشته باشيم و انارش موجب
كفر است. ول اگر يك حم ضروري نباشد انارش عنوان تشريع محرم را دارد؛ ایشان مفرمايد: «موافقت التزامية» بيش از
اين نيست؛ اگر كس قائل به لزوم و وجوب «موافقت التزامية» شود يعن بايد تدين پيدا كند به آنچه كه پيامبر آورده، ايمان به او
داشته باشد. محقق نائین: بین اباحه ظاهریة و التزام به اصل الزام منافات نیست ول نسبت به وجوب و حرمت التزام نیست.

حالا در اينجا آيا بين اباحهي ظاهريه و التزام به اصل الزام منافات وجود دارد؟ ايشان مفرمايد از اين جهت مشل وجود
ندارد، تعبير ايشان اين است كه اباحهي ظاهريه «لا يناف هذا الالتزام»، يعن التزام و «موافقت التزامية» را، در دوران بين
محذورين ما التزام به الزام داريم و مگوئيم به حسب واقع يك الزام هست، ول نسبت به وجوب، ما التزام نداريم، نسبت به

حرمت التزام نداريم، بله فقط نسبت به يك الزام، التزام داريم.

ادعاي مرحوم نائين اين است كه مفرمايد: اباحهي ظاهريه با اين موافقت التزاميهي به الزام مشود جمع بشود، یعن شخص
از يك طرف التزام به اين الزام پيدا كند و از طرف دير اباحهي ظاهريه هم برايش جعل شود.

محقق نائین: تنها مانع جریان اباحه ظاهریه در مقام، عدم انحفاظ رتبه حم ظاهری است مر اینه اصالة الاباحة و اصالة
الحلیة را از اصول تنزیلیه بدانیم در این صورت با موافقت التزامیة سازگار نیست در نتيجه نائين مفرمايد: تنها و تنها مشل و
مانع از جريان اباحهي ظاهريه عدم انحفاظ رتبهي حم ظاهري است، رتبهي حم ظاهري در فرض جهل به حم واقع است،



يه نيست؛ اما در اينجا ما علم داريم، اينجا نسبت به الزام ما علم داريم و با وجود اين علم، دير مجال براي اباحهي ظاهر

بعد يك استدراك مكنند و مفرمايند: «نعم»، ما اگر اباحه و «اصالة الإباحة» و «اصالة الحلية» را از «اصول تنزيلية» قرار
بدهيم آن وقت مفرمايند: اين با «موافقت التزامية» سازگاري ندارد.و م فرمایند: «لو كانت اصالة الإباحة من الاصول المتلفة

للتنزيل»،«اصول تنزيلية» يعن آنچه كه مآيد: «ما هو الموجود» را «بمنزلة الواقع» قرار مدهد. 
اگر گفتيم «اصالة الحل» از «اصول تنزيلية» است مآيد اين حليت را نازل منزلهي واقع قرار مدهد. آن وقت مفرمايد:
«لان الالتزام بمفادها يناف الالتزام بجنس التليف المعلوم ف الدين»، آن وقت با «موافقت التزامية» سازگاري ندارد، بوئيم
از يك طرف علم داريم در واقع الزام است و از طرف دير «اصالة الاباحة» و «اصالة الحليه» از «اصول تنزيلية» است كه
مگويد: حليت و اباحه را «بمنزلة الواقع» بدان؛ بين اينها جمع نمشود. اما اگر گفتيم اين از «اصول تنزيلية» نيست و به قول
ايشان فقط يك بناي عمل بر حليت است، اما شك ما هنوز وجود دارد نسبت به واقع، اين با الزام واقع و «موافقت التزامية»

نسبت به الزام واقع منافات ندارد. اين راجع به اصالة الحل. 

خلاصه اینه:

نتيجه اين شد كه ايشان فرمود: «اصالة الحل» در دوران بين محذورين جاري نيست، براي اينه رتبهي حم ظاهري محفوظ
نمماند 

فرق دوم:

 اصالة البرائة در همان متعلق خاص خودش جریان دارد اما اصالة الحلیة در هر دو طرف موثر است لذا اصالة الحل با مدلول
مطابق منافات دارد بخلاف اصالة البرائة.

اما مآئيم سراغ «اصالة البرائة». فرق بين «اصالة البرائة» و «اصالة الحل» علاوه بر اينه دليل اينها در نزد ايشان فرق دارد،
«اصالة الحل» دليلش «كل شء لل حلال» است؛ «اصالة البرائة»:

اگر برائهي شرع باشد دليلش «حديث رفع» است؛ 

اگر برائهي عقل باشد دليلش «قبح عقاب بلا بيان» است، ایشان مفرمايد: برائت با حليت يك فرق دارد و آن اين است كه:
«اصالة البرائة» متعلّق خاص لازم دارد و در هر متعلّق جاري شد شما را بنياز از متعلّق دير نمكند، ما در اينجا يك وجوب

داريم و يك حرمت، 

اگر آمديم «اصالة البرائة» را نسبت به وجوب جاري كرديم اين فقط در همين متعلّق خودش كارساز است مگويد واجب
نيست! اما نمگويد حرام نيست،

اگر آمديم «اصالة البرائة» را نسبت به حرمت جاري كرديم، مگويد حرام نيست اما نم گويد واجب هم نيست! اما به خلاف
«اصالة الحل»، در «اصالة الحل» اگر ما آمديم گفتيم «كل شء لك حلال»، یعن:تا گفتيم اين فعل حلال است، يعن تركش هم
جايز است؛ تا گفتيم ترك حلال است يعن فعلش هم جايز است. پس «اصالة الحل» دو طرف است. یعن «اصالة الحل» در هر
دو طرف مؤثر است «ف طرف الفعل و الترك معاً»؛ اما «اصالة البرائة» فقط در همان متعلّق خاص خودش مؤثر است، اگر

متعلق عنوان وجودي است، در طرف فعل مؤثر است، و اگر متعلق، عنوان تحريم است، در طرف ترك مؤثر است.

روي همين بيان مگويند: فرق بين «اصالة الحل» با «اصالة البرائة» روشن مشود، «اصالة الحل» با آن الزام، با آن معلوم ما
در ما نحن فيه به دلالت مطابق با آن منافات دارد، حليت با او منافات دارد، اما برائت با او منافات ندارد. ايشان مفرمايند: ما



معتقديم «اصالة الحل كل شء لك حلال»، به مدلول مطابقاش با اين معلوم بالاجمال ما منافات دارد، اما «اصالة البرائة»
گوئيد اين الزام، آيا به نحو وجوبه مكنيد بلشما «اصالة البرائة» را كه در الزام جاري نم كاري به اين الزام ندارد، اصلا

است يا نه؟
اصل، «برائت عن الوجوب» است و نمگوئيم اصل، «برائت عن الالزام» است، اگر «اصالة البرائة» در مورد خود الزام
مخواست جاري بشود آن وقت اينجا منافات وجود دارد، اما چون در خصوص وجوب و يا در خصوص حرمت است و
از نظر مدلول مطابق وجود ندارد؛ در نتيجه وقت بين اينها هيچ منافات فرمايد: از نظر مدلول مطابق كاري به الزام ندارد، م

منافات نداشت آن مطلب كه ما در «اصالة الحليه ظاهریة» گفتيم، در «اصالة البرائهي ظاهرية» نمآيد؛

چه اینه در «اصالة الحليهي ظاهرية» مگفتيم اگر شارع حليت را بياورد اينجا رتبهي ظاهري محفوظ نمانده، چون رتبهي حم
ظاهري با فرض شكّ در واقع است و ما در ما نحن فيه جهل به واقع نداريم، اما اينجا ربط به مسئلهي الزام ندارد، اينجا شما
«اصالة البرائة» را نسبت به وجوب جاري مكنيد. و نم توانيم بوئيم اينجا «اصالة البرائة» در مرتبهي خودش و در رتبهي

خودش قرار نرفته. 

شما نسبت به وجوب كه علم نداريد بله جاهليد، «اصالة البرائة» را هم از وجوب جاري مكنيم، م فرمايید اصل، «برائت عن
الوجوب» است، مفرماييد ما در وجوب شك داريم، پس نسبت به وجوب، علم نداريم، «اصالة البرائة» از وجوب را كه جاري

كنيم از جهت جريان حم ظاهري اشال ندارد.

خلاصه نظر محقق نائین اینه: «اصالة البرائة» با «اصالة الحل» از نظر مسئلهي «موافقت التزامية» ي است؛ اما در اصالة
الحل در انحفاظ و عدم انحفاظ رتبه حم ظاهری است نتيجه اين مشود كه مرحوم نائين مفرمايد: اگر ما بخواهيم در دوران
بين محذورين «اصالة الحل» را جاري كنيم، نمتوانيم، و «كل شء لك حلال» جاري نيست، چون به مدلول مطابقاش با اين

علم مناقضه دارد، رتبهي حم ظاهري محفوظ نمماند.

اما اگر بخواهيم «اصالة البرائة»را جاري كنيم از اين جهت اشال ندارد و باز مسئله را دستهبنديتر مكنند و مفرمايند: ما در
جريان «اصالة البرائة»، نه مشل مخالفت قطعيهي عمليه را داريم براي اينه عملا يا انسان انجام مدهد يا ترك مكند! و نه
مشل موافقت التزاميه را داريم؛ نائین م فرمايد: مسئلهي «اصالة البرائة» با «اصالة الحل» از نظر مسئلهي «موافقت
التزامية» ي است؛ يعن همان طوري كه «اصالة الحل» با «موافقت التزامية» منافات ندارد، «اصالة البرائة» هم با «موافقت
التزامية» منافات ندارد؛ شما آنجا التزام پيدا مكنيد به آن الزام كه پيامبر آورده؛ اما فرقشان فقط در همين مسئلهي انحفاظ
رتبهي حم ظاهري است، «اصالة الحل»جاري نمشود چون رتبهي حم ظاهري محفوظ نمماند، اما «اصالة البرائة»جاري

مشود چون رتبهي حم ظاهري محفوظ مماند.

محقق نائین در بیان برخ موانع جریان اصالة البرائة 1. حدیث رفع در ما نحن فیه جاری نیست 2. بیان برائت عقل خواهد آمد
در دنبالهي مطلب آن وقت اشاره مكنند به آن دو اشال كه ديروز گفتيم، مفرمايند: در ما نحن فيه برخ از نات دير وجود
دارد كه آنها مانع از جريان«اصالة البرائه» است؛ «اول اينه»: م فرمايند برائت شرع كه دليلش حديث رفع است، ديروز هم
گفتيم حديث رفع در جاي جاري مشود كه وضع ممن باشد، يا به تعبيري در جاي كه جعل احتياط هم براي شارع ممن
باشد. اينجا جعل احتياط ممن نيست و وقت ممن نشد حديث رفع در اينجا معنا و جريان ندارد! «دوم اینه»: باز اينجا هم

اشارهاي مكنند به برائت عقل كه ما برائت عقل را مخواهيم مستقلا بحث كنيم، اين خلاصهي فرمايش ايشان بود. 



:محقق نائین ات مقدماتن

 1. اصالة الحل شامل دوران بین المحذورین نم شود 2. اصالة الحل فقط در شبهات موضوعیة است ول بحث در ما نحن فیه
در شبهات حمیه است

آن وقت در صدر كلام، دو تا نته دارد؛ «نته اول»: اين است كه مفرمايند: اصلا دليل «اصالة الحل» شامل دوران بين
محذورين نمشود، يعن با قطع نظر از اين نات كه ذكر كرديم راجع به انحفاط رتبهي حم ظاهري دليل «اصالة الحل»
چيست؟ اين است كه «كل شء فيه حلال و حرام»، يعن يك طرف حرمت، حليت است. در حال كه در دوران بين محذورين

يك طرف حرمت، وجوب است. پس اين نتهي اول دليل «اصالة الحل» شامل دوران بين محذورين نمشود.

«نته دوم»: اينه مفرمايند: دليل «اصالة الحل» فقط در شبهات موضوعيه است، «كل شء فيه حلال و حرام»، اين فقط در
شبهات موضوعيه، جاري است، حديث رفع هم در شبهات حميه است و هم در موضوعيه، اما «كل شء فيه حلالٌ و حرام»،
اين فقط اختصاص به شبهات موضوعيه دارد. الان هم در دوران بين محذورين بحث ما يك قسمت شبهه حميه است، قسمت

عمدهاش شبهه حميه است.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه.


