
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۱ فروردین ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 199 

بسم اله الرحمن الرحيم 

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

یادآوری؛ مقتضای قاعده در دوران بین محذورین در توصلیین مع وحدة الواقعة، جریان اصالة البرائة عقل و نقل است عرض
کردیم بعد از این دوران بین محذورین که هر دو عنوان توصل را دارند و واقعه واقعه واحده هست آنچه که مقتضای قاعده و

صناعت هست جریان «اصالة البرائة عقل» و «اصالة البرائة نقل» است و بعد از اینه ما اقوال دیر را روشن کردیم که باطل
هست یعن اشال دارد و قابل قبول نیست؛

ادامه بررس چهار اشال بر جریان اصالة البرائة عقل و نقل در ما نحن فیه؛ 

گفتیم ی نات را در مورد «اصالة البرائة» باید توضیح بدهیم؛ در بحث گذشته دو نته را ذکر کردیم؛

اشال سوم: بررس علت عدم جریان اصالة الاباحة و علت جریان اصالة البرائة
در محل نزاع؛

دانید و ما در این بحث وقت دانیم اما «اصالة البرائة» را جاری م ته سوم این است که چرا «اصالة الاباحة» را جاری نمن
که ادله «اصالة البرائة» مثل حدیث رفع و برائت نقل و یا قاعده «قبح عقاب بلا بیان» را توضیح دادیم گفتیم که حدیث رفع در

اینجا جریان دارد و برائت عقل در اینجا جریان دارد. و در نتیجه مشل از جریان «اصالة البرائة» در ما نحن فیه نیست خوب
سئوال این است که چرا «اصالة الاباحة» را جاری نم کنید؟

نظر مختار: علت عدم جریان اصالة الاباحة این است که با معلوم بالاجمال (الزام)
سازگاری ندارد؛ زیرا با جریان این اصل، علم به مخالفت با واقع داریم و اصول

عملیه در فرض ش است.

در جواب باید عرض کنیم که خود «اصالة الاباحة» که دیروز هم اشاره شد به معنای تساوی فعل و ترک «معاً» هست؛ یعن
وقت گفتیم: «کل ش ل مباح»یعن «یجوز فعله و یجوز ترکه» و دو طرف دارد؛ یعن «اصالة الاباحة» هم طرف فعل دارد و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


هم طرف ترک دارد؛ و این با آن معلوم بالاجمال ما که عبارت از الزام باشد سازگاری ندارد؛ و در جریان ی اصل عمل ما
نم توانیم اصل را جاری کنیم که علم به مخالفت این اصل با واقع داریم و اصول عملیه در فرض ش در واقع است و در
فرض است که لااقل ی احتمال ولو احتمال ضعیف نسبت به مطابقتش با واقع هم داده بشود و نم خواهیم بوییم اصول

عملیه باید کاشف از واقع هم باشد؛

چه اینه بین این دو عنوان فرق است یعن بین کاشفیت اصل عمل از واقع و احتمال مطابقت با واقع فرق هست و هر جا شما
ی اصل عمل را جاری م کنید باید بویید احتمال م دهیم این اصل مطابق با واقع باشد ولو عنوان کاشفیت از واقع را

ندارد اما این احتمال باید باشد که این مطابق با واقع است. در نتیجه در جای که ما علم به مخالفت با واقع داریم اینجا دیر
مجال برای جریان اصل نیست و «اصالة الاباحة» این چنین است یعن وقت م گوییم این فعل مباح است م گوییم این بر

خلاف واقع است چون در واقع ی الزام در کار است و علم به ی الزام در واقع ما داریم پس جریان«اصالة الاباحة» با
این معلوم ما که این معلوم، معلوم تفصیل هم هست که ما تفصیلا م دانیم ی الزام وجود دارد سازگاری ندارد و وقت دیدیم

سازگاری نداشت یعن علم مخالفت با واقع دارد لذا این اصل جریان پیدا نم کند. 

نظر مختار: علت جریان اصالة البرائة این است که هر کدام ی از وجوب و یا
حرمت را مستقلا بررس کنیم علم به مخالفت آن با واقع نداریم لذا استقلالا در هر

دو طرف این اصل را جاری م کنیم

اما «اصالة البرائة» ما ش م کنیم این الزام وجوب است وم آییم اصل برائت از وجوب را جاری م کنیم و خود این
وجوب و «اصالة البرائة عن الوجوب» ما علم به مخالفتش با واقع نداریم و م آییم ش م کنیم آیا آن الزام تحریم است یا

نه؛ لذا «اصالة البرائة عن الحرمة» جاری م کنیم و علم به مخالفت این اصل با واقع هم نداریم و نم توانیم بوییم در واقع
تحریم است و این «اصالة البرائة عن الحرمة» با این تحریم مخالف است؛ خیر، هر کدامی از این دو اصل را اگر ما مستقلا
بررس کنیم که باید هم مستقلا بررس کنیم و اگر مستقلا بررس کنیم علم به مخالفت با واقع نداریم؛ بله اگر هر دو را با هم در

نظر بیریم «مخالفت التزامیة» لازم دارد که دیروز هم عرض کردیم و آن مشل ندارد و اگر هر دو را با هم در نظر بیریم دیر
نه التزام وجوب پیدا م کنیم و نه التزام به حرمت در حال که م دانیم در واقع یا وجوب است یا حرمت و «مخالفت

التزامیة» در آن مطرح است.

خلاصه اینه: سر اینه در ما نحن فیه «اصالة الاباحة» جریان ندارد اما «اصالة البرائة» جریان دارد؛ سرش در همین است که
«اصالة الاباحة» موجب علم به مخالفت با واقع است اما «اصالة البرائة» هر کدام را اگر ما مستقلا در نظر بیریم این موجب

علم به مخالفت با واقع نیست ببینید شما در سایر موارد «اصالة البرائة» حالا اینجا بحث در دوران بین محذورین است؛ اما
مساله را اگر ببریم بر سایر موارد شما اگر در صد تا تلیف وجوب ش کنید و نم دانید شارع «دعا عند رؤیة الهلال» را

واجب کرده یا نه اصل برائت «عن الوجوب»است و نم دانید که عمل دیر را واجب کرده یا نه اصل برائت «عن
الوجوب»است؛ در هر کدام ی از این صد مورد «اصالة البرائة» را جاری م کنید در حال که اگر به شما بوییم واقعا در

این صد مورد هیچ وجوب هم و در هیچ موردی در واقع نیست م گویید چرا حتما در بعض از این موارد ی وجوب هست اما
چون افعال متعدد است و موارد مختلف است م گوییم در «دعا عند رؤیة الهلال» وجوب است یا نه؟ 

«اصالة البرائة عن الحرمة» را جاری م کنیم و عمل دوم را ش م کنیم واجب است یا نه؟ «اصالة البرائة عن الحرمة» را
جاری م کنیم و در عمل سوم ش م کنیم که آیا واجب است یا نه؟ «اصالة البرائة عن الحرمة» را جاری م کنیم؛ حالا ولو
در این صد مورد ما بوییم در واقع ی وجوب هم هست اما چون در هر موردی ما مستقلا م آییم این را جاری م کنیم اینجا



دیر علم به مخالفت هر کدام با واقع نداریم؛ حت در موارد محدود هم که م گوییم یا این عمل واجب است و یا آن عمل واجب
است در آنجا هم بعض ها اصل جاری م کنند و ی دلیشان این است که نسبت به هر کدام مستقلا، ما علم به مخالفتشان با

شویم یعن وجوب برای ما مشخص است و ما اینجا ملتزم به این نم واقع ما نداریم اما اینها باز در مواردی است که خود ی
آنجای که ی وجوب هست و نم دانیم این وجوب مربوط به این عمل است یا آن عمل، لذا نم توانیم «اصالة البرائة» را

جاری کنیم؛ اما در ما نحن فیه م گوییم نم دانیم وجوب است و اصل برائت از وجوب است و آثار وجوب را کنار م گذاریم
و نم دانیم حرام است یا نه؟ لذا اصل، برائت از حرمت است و آثار حرمت را کنار م گذاریم حالا و لو علم به ی الزام هم

داریم اما چون نوعش برای ما معلوم نبوده، لذا اینجا مشل در جریان اصل نیست.

نات قابل توجه اینه: اولا: شما در «اصالة الاباحة»ی اصل جاری م کنید این ی اصل م گوید «یجوز الفعل و یجوز
الترک» اما در «اصالة البرائة»م گوییم وقت م گویید «برائت عن الوجوب» یعن «یجوز ترکه» یعن م گوید واجب نیست
و الزام به انجام نیست و ترکش جائز است؛ در باب حرمت وقت«اصالة البرائة عن الحرمة»جاری م شود یعن «یجوز فعله»؛

در «اصالة البرائة عن الوجوب» ما نم گوییم یجوز فعله بله م گوییم ترکش جائز است و وجوب نیست پس م شود ترک
کرد اما آیا فعلش هم جائز است یا نه، این دلالت را ندارد. 

    ثانیاً: اینجا «مخالفت عملیه قطعیه» و «موافقت قطعیه عملیه» ممن نیست و امان ندارد آنچه که الان ما دنبالش هستیم در
این بحث مساله واقع است و کاری به «مخالفت عملیة» نداریم؛ از حیث عمل بین اباحه و برائت فرق نیست اما از حیث واقع

وقت شما گفتید ی شیئ واجب نیست اما دلالت بر این ندارد  که حرام است. و نیز این به دلالت التزام هم دلالت ندارد و
کنیم م هم دلالت ندارد و اگر هر کدام را مستقلا بررس چیزی واجب نباشد و حرام باشد و دلالت التزام ن است یمم
گوییم وقت گفتیم اصل برائت «عن الوجوب» است م گوییم پس شاید حرام باشد پس ی اصل دیری آیا نیاز داریم برای

اینه حرمت را دفع کنیم یا نه؟

م گوییم بله؛ پس م گوییم در «اصالة الاباحة»دو اصل نیاز نداریم؛ اما در «برائت عن الوجوب» و «برائت عن التحریم» دو
اصل نیاز داریم این روشن است؛ حالا م گوییم در «اصالة الاباحة»چون ی اصل است پس همان ی اصل را بررس کنیم

آیا مخالف با واقع هست یا نه؟ م گوییم بله؛ خود آن ی؛ اما اینجا چون دوتاست هر کدام از اینها را باید به تنهای در نظر
بیریم نه مجموع را؛ یعن وقت شما «اصالة البرائة عن الوجوب» را جاری کردید م گویید خود این اصل مستقلا برای ما علم

مخالف با واقع نم آورد و دیری هم همین طور و حالا م فرماید بیایم راه سوم را ط کنیم راه سوم این است که این دو تا را
با هم در نظر بیریم در جواب م گوییم وجه ندارد که با هم در نظر بیریم و با هم یعن این دو تا مقوم یدیرند و حت ما

مواردی را داریم که موجب«مخالفت قطعیه» م شود و م گویند جاری م شود؛

ار مالمشتبه» چ مطرح است اینها در «ثوب ما در اینجا در دو نفر مثال بزنیم این مثال از قدیم در رسائل و کتابهای اصول
کنند و هر کدام ی لباس مستقل دارند و اجمالا م دانند ی شان جنب شده اما این شخص نم داند آیا این لباس نجس است

تا نشود با آن نماز خواند و یا دیری نجس است لذا هر کدام «اصاله الطهارة»را جاری م کنند. 

این دو نفر در ی جا و در ی اتاق زندگ م کند و اجمالا م دانند ی شان جنب شده و در نتیجه ی از این دو لباس نجس
م گویند این لباس خودم است و ش تواند نماز بخواند؟ هر کدام از این دو شخص م است خوب این الان با کدام لباس م

کنم نجس است یا نه؛ لذا «اصاله الطهارة» را جاری م کنند و دیری هم م گوید این لباس خودم هست لذا «اصاله
الطهارة»جاری م کند و در ثوب مشترکش هم همینطور است چه اینه اجمالا م دانند «احدهما» جنب شدند؛ اما نم دانند

این لباس نجس شده یا نه ؟ لذا هر کدام «اصاله الطهارة»را جاری م کنند و لو «مخالفت قطعیه» هم محقق بشود.

  ثالثاً: ببینید دقت کنید ما م گوییم در هر اصل باید مستقل خود آن اصل را در نظر گرفت الان این دو نفر در این مثال ثوب



مر هر کدام «اصاله الطهارة»را جاری نم کنند و جریان هر دو آنها مر مدلول التزام اش این نیست که مخالف با واقع
وییم در یشان در لباس نجس نماز خوانده؛ اصلا ب خوانند یقینا ی که دو نفر هر کدام در این لباس نماز م است؛ جای

گوید من «اصاله الطهارة»را جاری م لباس و این م لباس مشترک. بحث در این است که آنجا چطور دو نفرند نسبت به ی
کنم و آن دیری نیز م گوید من «اصاله الطهارة»را جاری م کنم اما ما یقین داریم که ی از اینها در لباس نجس نماز

خوانده است؛ به هر حال در جای که مشل ندارد برای این است که هر کدام نسبت به این لباس خودشان«اصاله الطهارة»
جاری م کنند.

حالا من مثال را در دو لباس زدم تا واضح تر هم باشد البته در ی لباسش هم م شود مثال را زد ول ملاک این است که چون
دو نفرند لذا هر کدامشان برای خودشان مستقلا اصل جاری م کنند و در آنجای که ی نفر است و دو اصل را م خواهد

جاری کند چون ملاک اصل دو اصل است نه اینه بوییم چون ی نفرند و یا دو نفرند؛ بله ملاک این است که دو اصل هر
کدام مستقلا در اینجا جاری م شود و این آدم ش م کند آیا این لباس نجس است یا نه «اصاله الطهارة» را جاری م کند و

دارند که ی شود در اینجا علم اجمال کند که این لباس نجس است یا نه؛ لذا «اصاله الطهارة»جاری م م ری هم شدی
شان جنب شده و این لباس بوسیله ی از اینها نجس شده منتها این م گوید من نم دانم من جنب شدم و این لباس نجس
شده باشد لذا «اصاله الطهارة» جاری م کند و دیری هم همینطور ملاک این است که دو اصل جاری است و دو «اصاله
الطهارة»جاری است اما مجموع این دو «اصاله الطهارة»علم به مخالفت با واقع هم داشته باشید؛ باشد داشته باشید اشال

مستقل است و در ما نحن فیه هم همین طور است یعن رساند و بحث در اجرای هر اصل ندارد چون مجموعش ضرری نم
م گوییم این «برائت عن الوجوب»مستقل اگر بخواهد جاری بشود اشال ندارد و «برائت عن الحرمة» اگر مستقلا بخواهد

جاری بشود اشال ندارد.

     رابعاً: وقت شما م گویید مولا دو کلام گفته حال آیا این کلام را جاری کنیم یا آن کلام را جاری کنیم؟ جمع بین این دو تا
که در ی مدلول التزام مشترکند چرا آنجا را اخذ م کنیم اما اینجا کلام وجود ندارد شما در مقام عمل م گویید وجوب
نیست و من ش کردم در اینه وجوب هست یا نیست؟ اصل م گوید وجوب نیست و ش کردم حرمت هست یا حرمت

نیست؛ اصل م گوید حرمت نیست ؛ خوب بویید ی الزام هست و الزام برای ما تلیف آور نیست و وقت نوعش برای ما
روشن نیست لذا تلیف آور نیست. حالا م گویید م دانیم آن الزام در واقع یا وجوب است و یا تحریم و این مقدار برای ما

باعثیت ندارد و دیروز این را گفتیم؛ ما اگر ی تلیف را بدانیم وجوب است اما متعلق این وجوب را نم دانیم آیا نماز است یا
دعاست؟

م گوییم این باعثیت دارد و هر دو را انجام م دهیم؛ اما اگر ی تلیف هست اما وجوبش کالعدم است و دیروز ما اثبات
ه ما در دوران بین محذورین یا انجام ماست برای این کردیم این الزام که معلوم ما هست در واقع، این دانستن و ندانستش ی

دهیم یا ترک م کنیم.

 خامساً: م خواهم این را عرض کنم که اینجا اصلا مدلول التزام در کار نیست و شما دو اصل عمل دارید لذا نم توانید
در ما نحن فیه چون کالعدم است لذا اصل جاری م چیست؟ اصلا پای لفظ در کار نیست و علم جمال ویید مدلول التزامب

کنیم؛ و آنجای که علم اجمال اثر دارد؛ شما م گویید اجمالا م دانم ی از این دو تا نجس است؛ در اینجا«اجتنب عن
النجس» گریبان شما را م گیرد یعن اگر بخواهید بویید اصل طهارت است در این ی و در آن ی هم اصل طهارت است و

با این «اجتنب عن النجس» مخالف م شود اما در اینجا آن معلوم که دارید ‐که همان الزام است‐ این معلوم اثری ندارد؛
م گوییم این معلوم وجودش کالعدم است پس کنار م رود و در وجوب و حرمت هم برائت جاری کردیم؛ و این مورد هم مورد

ش در تلیف است.



     سادساً: ما م دانیم شارع ی الزام دارد اما نم دانیم وجوب است یا تحریم این مورد ش در تلیف است همانند
بحث «انسداد» در آنجا م گویید ما م دانیم شارع در واقع ی تالیف دارد از جمله واجبات و محرمات دارد یعن تالیف در
واقع دارد و الان که در این «دعا عند رؤیة الهلال» ش م کنیم واجب است یا نه؟ این ش در تلیف است؛ البته بعض ها در

اینجا خلط کردند و گفتند ش در ملف به است واین اشتباه است؛

ببینید مجرد اینه ما ی الزام را بدانیم اما ندانیم وجوب است یا تحریم؛ مساله را ش در ملف به نم کند نظیرش در باب
«انسداد» است چه اینه در مقدمات انسداد م گویید: «نعلم اجمالا بوجود تالیف ف الواقع» و بعد م گویید نم دانم «دعا

عند رؤیة الهلال» واجب است یا نه؟ م گویید این ش در تلیف است؛ حال آیا درست است که بوییم چون در مقدمات
«انسداد» م گویید: «نعلم اجمالا بوجود» ی تالیف؛ چنین باشد زیرا مجرد علم اجمال، مساله را ش در ملف به نم کند

حال کجا ش در ملف به است؟ آنجای که خود آن تلیف «ف حد نفسه» قابلیت توجه برای مخاطب داشته باشد و الزام به
خودی خود قابلیت برای توجه به ملف ندارد و شارع اگر بوید من ی الزام کردم؛ اما نوید این الزام وجوب است یا

تحریم خوب ملف م گوید من نم دانم انجام بدهم یا ترک کنم و اینجا اگر ملف توجه به این الزام شارع توجه نرد
عقلا او را مذمت نم کنند م گوید خوب برای من نفت که من چار کنم؛

    سابعاً: در اینجا ی از آقایان سئوال کردند که آیا در فقه مثال برای دوران بین محذورین دارید که ما چند روز است در
دوران بین محذورین بحث م کنیم؛ به ایشان عرض کردم بله، مثالهای فراوان م شود برای این دوران بین محذورین زد و حالا
احدهما بالاخره واقع م زوجه و یا قسم خورده بر وط که قسم خورده بر ترک وط خواهم عرض کنم چون آن کس این را م

شود و اینجا این الزام اصلا اثری ندارد.

بین اصالة الاباحة و اصالة البرائة فرق وجود دارد چه اینه با اجرای اصالة الاباحه
علم به مخالفت با واقع داریم بخلاف جریان استقلال اصالة البرائة در هر طرف

این نته ای که در بحث امروز – چون دیروز روشن کردیم این الزام وجودش کالعدم است‐ میخواهیم عرض کنیم این است که
بین «اصاله الاباحة» و «اصالة البرائة» این فرق وجود دارد چه اینه «اصاله الاباحة» ی اصل است و وقت جاری م شود

باید ی خط روی الزام بشیم و ما با قطع نظر از مساله عمل در خارج م گوییم اصل عمل نباید علم به مخالفت در واقع در
اصالة البرائة عن الوجوب» جاری م» آن داشته باشیم و در «اصاله الاباحة» داریم اما در «اصالة البرائة»نداریم و شما وقت
کنید؛ در این اصل، شما علم به مخالفتش با واقع ندارید و وقت «اصالة البرائة عن الحرمة» جاری م کنید در این اصل شما

علم به مخالفتش با واقع ندارید؛ حالا اگر از مجموع چند تا اصل علم پیدا کنیم برخ از اینها مخالف با واقع است؛ خوب با واقع
باشد چون آن علم دیر اثری ندارد و در هر مورد مستقلا ما باید علم به مخالفت با واقع در آن نباشد؛ خوب این هم ی نته بود.

اشال چهارم: بررس اینه اگر در دوران بین محذورین احدهما اهم و یا محتمل
الاهمیة باشد آیا م توانیم کبرای قاعده تزاحم را جاری کنیم یا خیر؟

نته چهارم که عنوانش را عرض م کنم ی مقدار روی آن مطالعه کنید اینجا در دوران بین محذورین گاه هر دو از نظر
اهمیت و عدم اهمیت مساوی اند یعن اگر واجب باشد ملاک دارد که اگر حرام باشد از نظر اهمیت و عدم اهمیت مساوی اند و
این طور نیست که بوییم حرام مثلا ی چیز خیل ضعیف است اما واجب خیل ملاکش قوی است؛ اما گاه اوقات «احدهما
اهم» است و یا «محتمل الاهمیة» است؛ در باب تزاحم آنجای «احدهما اهم»است عقل م گوید اهم را اختیار کن و آنجای که



«محتمل الاهمیة» است عقل م گوید «محتمل الاهمیة» را اختیار کن؛

حال آیا در دوران بین محذورین اگر «احدهما اهم»و یا «محتمل الاهمیة» شد اینجا م توانیم همان کبرای قاعده تزاحم را جاری
کنیم یا اینه اینجا فرق نم کند؛ یعن کس که م آید در اینجا برائت عقل و نقل را جاری م کند م گوید فرق نیست که

«احدهما اهم» باشد یا  «محتمل الاهمیة» باشد یا مساوی باشد و مدعای ما که فردا م خواهیم اثبات کنیم همین است در
دوران بین محذورین فرق بین این موارد نیست که هر دو مساوی باشد و «احدهما اهم»باشد و یا «احدهما محتمل الاهمیة»

باشد. انجای که کلام مرحوم نائین در فرق بین اباحه .

و هةُ المحر و ملَيع مَالس و رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحم َلع هال َّلص و
بركاتُه‌.


