
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 4 »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۹۰

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 4
جلسه 94 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نظریه خطابات قانونیه

بحث در بيان نظريهي امام(رضوان اله عليه) بود، گفتيم ايشان معتقدند به اينه ما دو نوع خطاب داريم، ي خطاب شخص و
دوم خطاب قانون، و فرمودند خلط ميان اين دو نوع خطاب باعث اشتباهات شده براي فقها و اصوليين و اگر ما بين اين دو
نوع خطاب فرق گذاشتيم، آن وقت آن اشتباهات برطرف مشود و تأكيد ما بر اين است كه اصل نظريهي امام(رضوان اله

عليه) خوب روشن شود، چون گفتيم از ابتارات امام است به عنوان يك نظريهي جديد در علم اصول مطرح شده است. در بيان
نظر امام به اينجا مرسيم كه مفرمايند علّت اينه مشهور گفته اند تاليف مقيد به قدرت است و مشروط به قدرت است. علت

اينه مشهور تليف را مشروط به علم قرار دادند و علم را از شرايط تليف قرار دادند این است كه اينها تمام اين خطابات شرعيه
را خطابات شخصيه تلقّ كردند. اگر يك خطاب به نحو شخص باشد مخاطب نبايد عاجز باشد، براي اينه خطاب به يك

شخص عاجز استهجان دارد، اين تعبير در كلمات مشهور فراوان است، استهجان الخطاب إل العاجز. اگر يك كس عاجز است
و قدرت ندارد كاري را انجام بدهد، قدرت اينه يك مس رااز روي پيشان خودش رد كند ندارد، حالا كس بيايد به او تليف

كند كه اين سن 50 كيلوي را بردار، اين خطاب و اين تليف استهجان دارد.

مشهور چون خطاب را متوجه به اشخاص مدانند لذا آمدند گفتند قدرت ي از شرايط تليف است و اگر كس عاجز باشد
خطاب به او مستهجن است و هذا در باب علم گفتند اگر كس جاهل است، چون جاهل و غافل انبعاث پيدا نمكنند و تليف
براي ايجاد انبعاث در نفس مخاطب و ملّف است، جاي كه انبعاث حاصل نمشود تليف معنا ندارد و تليف استهجان دارد.
اينجا امام(رضوان اله عليه) بر حسب آنچه كه در كتاب انوار الهدايه و در كتاب مناهج آمده ايشان م فرمايند ما هستيم و اين

ادلهي شرعيه، ما هستيم و اين خطابات شرعيه. كجاي اين خطابات مقيد به قدرت است، كجاي اقيموا الصَةَ، كجاي كتب
علَيم الصيام، كجاي اقيموا الصَةَ وآتُوا الزكاةَ، اينها مقيد به قدرت است؟ ما بالوجدان مبينيم كه تاليف شرعية مقيد به

قدرت نيست. يك مطلب در تقريرات امام هست؛ هم در معتمد الاصول مرحوم والد ما(رضوان اله عليه) و هم در ساير تقريرات،
ب این است كه در اين انوار الهدايه كه به قلم امام و مناهج است اينها وجود ندارد و آن مطلب این است، حالا اگر كسكه تعج
بويد درست است به حسب ظاهر اين خطابات شرعيه مقيد به قدرت نيست، اقيموا الصَةَ مقيد به قدرت نيست، اما ما دو راه
داريم براي اين تقييد به قدرت، يك راه این است كه عقل ما كشف از اين كند كه شارع اين تاليف را مقيداً بالقدرة خواسته، عقل

كه شما قدرت داري، صيام در جاي ةَ اما آنجايَوا الصيمقكند كه شارع متعال درست است كه فرموده اما كشف از اين م
كه قدرت داري.

راه دوم این است كه بوئيم عقل مگويد من نمخواهم كشف از اين كنم كه شارع خودش قدرت را شرط قرار داده، بله خود
عقل مستقّ حم به اين اشتراط مكند. اگر يادتان باشد در اول كفايه يا در بحث انسداد يك اختلاف بين اصوليين وجود دارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/264
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


كه نتيجهي دليل انسداد چيست؟ دو قول وجود دارد، برخ مگويند نتيجهي دليل انسداد كشف است و برخ مگويند نتيجهي
دليل انسداد حومت است، فرقش چيست؟ بنا بر حومت، عقل حم مكند به حجيت ظن انسدادي. عقل مگويد ظن در

فرض انسداد حجيت دارد، اما بنا بر كاشفيت عقل كشف از اين مكند كه شارع ظن را و مظنه را در فرض انسداد حجت قرار
داده، بعد نظيرش را اينجا بوئيم كه يك وقت مگوئيم عقل حم به اشتراط مكند، مگويد درست است شارع اين شرط را
نياورده ول من شرط مكنم. دوم بوئيم كشف است، عقل كشف از اين مكند كه شارع آمده اين شرط را به عنوان ي از

شرايط تليف قرار داده. امام(رضوان اله عليه) بر حسب اين مطلب كه در تقريرات هست مفرمايند هر دو مطلب باطل است،
اما اينه بوئيم عقل مستقلا خودش حم به اشتراط مكند، مفرمايد اين اشالش اين است كه يك حاكم در حم حاكم دير

نمتواند تصرف كند، اگر ما گفتيم يك حم منشأش شارع است، عقل حق ندارد بيايد در اينجا بويد اين حم اين شرط را
دارد يا ندارد مستقلا. اين باطل است. عقل بالاستقلال نمتواند همان طور كه بالاستقلال نمتواند به متعلّق تليفش اين را اضافه

كند، يك چيزي را كم كند، نمتواند در اينجا بيايد يك شرط را هم براي تليف خودش بالاستقلال قرار بدهد.

تا اينجا رسيديم به اينه ادله و خطابات شرعيه به حسب ظاهر مقيد به قدرت نيست، اما حالا مگوئيم عقل كشف از اين مكند
همين شارع مشروطاً بالقدرة مخواهد و قدرت را شارع شرط براي تليف قرار داده. امام مفرمايند اگر اين مطلب باشد دو
تال فاسد دارد: اول این است كه اگر كشف كنيم قدرت شرط است براي تليف، چنانچه در يك تليف ما شك كنيم آيا قدرت

داريم يا نداريم، مولا يك تليف را متوجه ما كرده، ما نمدانيم آيا قدرت داريم اين را انجام بدهيم يا نه؟ بايد بوئيم در فرض شك
اصالة البرائة را بايد جاري كرد، همان طوري كه اگر ما شكّ در اصل تليف كنيم اصالة البرائة جاري است شك در شرايط هم
اصالة البرائة بايد جاري شود. شما در اصول خوانديد، در جاي كه شك در تليف است، يا شك در اجزاء و شرايط است، مولا

يك تليف كرده، نمدانيد كه آيا اين هم جزء تليف است يا نه؟ اصل برائت است. آيا اين شرط هم شرط براي تليف است يا نه؟
اصل برائت است، تمام قيود تليف و خود تليف، اگر متعلّق براي شك شد شما در اصول مگوئيد هر جا شك در تليف بود

مجراي اصالة البرائة است. نتيجه اين مشود كه اگر قدرت را شرط براي تليف قرار داديم، بوئيم آنجاي كه مولا يك تليف به
ما كرده و ما شك داريم كه آيا قدرت انجامش را داريم يا نداريم! اصالة البرائة بايد جاري كنيم. مثلا در نماز ميت اگر شك كنيد
كه طهارت آيا شرطش هست يا نه؟ اصالت البرائة را جاري مكنيد. هر شرط را كه از شرايط تليف است اگر شما شك كنيد
جاي اصالة البرائه است، اين را در رسائل هم خوانديد، بوئيم اصالة البرائه جاري مكنيم، امام مفرمايد مشل همين جاست
همهي فقها در اينجا اصالة الاحتياط جاري مكنند، همهي فقها مگويند اگر مولا يك تليف كرد، تليف آمد بر ذمهي ما، و ما

شك كرديم كه قدرت انجامش را داريم يا نداريم، اصالة الاحتياط مگويد شما برويد انجام بدهيد اگر ديديد به بنبست رسيديد يك
حرف است، اما به مجرد شك نمتوانيد بوئيد ما اصالة البرائة جاري مكنيم.

همهي فقها اصالة الاحتياط جاري مكنند، پس ما كشف از اين مكنيم كه قدرت از شرايط تليف نيست. از اين جهت كه در
شك در قدرت فقها اصالة الاحتياط را جاري مكنند ما كشف از اين مكنيم پس قدرت از شرايط تليف نيست، اگر از شرايط

تليف بود بايد اصالة البرائه را جاري مكردند. مثلا اگر شك كرديد كه در نماز فقط يك مقدار سر را انسان بچرخاند ول مقادير
بدن رو به قبله باشد آيا مانعيت دارد يا ندارد؟ آنجا برائت جاري مشود. اما يك چيزي مانع بود و مانعيتش مسلم بود اينجا بايد

در انجام تليف عدمش را احراز كنيد. اين يك شاهد و مؤيد كه امام آوردند، شاهد بر اينه قدرت شرط بر تليف نيست این
است كه فقها در شكّ در قدرت اصالة الاحتياط هستند، اگر قدرت شرط تليف بود، فقها در شك در قدرت بايد اصالة البرائة را

جاري كنند، اين شاهد اول. شاهد دوم باز مفرمايند اگر قدرت شرط در تليف باشد لازم مآيد بوئيم ملّف جايز است
خودش را عاجز كند. در حال كه هيچ فقيه اين را قبول ندارد، توضيحش چيست؟ وقت شما مگوئيد قدرت شرط در تليف

است در اصول آقايان يك مطلب دارند، مگويند تمام شرايط برمگردد به جزئيت للموضوع، هر شرط داخل در موضوع
است. وقت مگوئيم طهارت شرط براي نماز است، موضوع وجوب نماز، نماز عن طهارة است، تمام شرايط به موضوع

برمگردد. چه نتيجهاي مخواهيم بيريم؟



مخواهيم بوئيم تغيير موضوع در اختيار ملّف است. مثال؛ مگوئيم در باب نماز مگوئيد نماز تمام واجب است بر حاضر،
نماز قصر واجب است بر مسافر. موضوع وجوب الاتمام حاضر است، موضوع وجوب القصر مسافر است، حالا يك كس در

الخواهد به مسافرت برود تا نماز را قصر بخواند، اشخواهد اختياراً خودش را مسافر كند و مشهر خودش است كه م
ندارد و بالعس؛ تغيير موضوع در اختيار ملّف است، اگر گفتيم قدرت شرط در تليف است مآيد داخل در موضوع، تغيير
موضوع هم دست خود ملّف است و ملّف بايد خودش را بتواند عاجز كند. عاجز كند يعن چه؟ مثلا فرض كنيد از قبل از

نماز ظهر يك آمپول بيهوش به خودش بزند تا بعد از وقت نماز مغرب، در حال كه همهي فقها مگويند اين جايز نيست! تعجيز
ملّف از قيام به تليف و از اتيان تليف مگويند جايز نيست. امام مفرمايد اگر قدرت شرط در تليف باشد بايد داخل در

موضوع بشود، يا به تعبير دير داخل در ملاك بشود. وقت داخل در موضوع شد يعن مگوئيم نماز ايستادهي قادر واجب
است، حالا اين متواند موضوع را عوض كند و بشود عاجز، در حال كه فقها مگويند جايز نيست. پس از حيث اينه

نمتواند خودش را عاجز كند معلوم مشود تمام التليف نماز است و قدرت شرط در تليف نيست.

اگر شرط شد، كل شرط يرجع إل الموضوع، كل شرط يدخل ف الموضوع؛ منته فرقش با جزء است جزء هم خودش و هم
تقيدش داخل است و شرط خودش خارج است و تقيدش داخل است. پس اين هم شاهد دوم بر فرمايش امام. عرض كردم اين
دو شاهد در جلد اول معتمد الاصول صفحه 120 يا 121 ذكر شده است. پس ببينيد ايشان دو شاهد آورد براي اينه اثبات كند

قدرت شرط براي تليف نيست، راه اول این که بوئيم عقل خودش حم مكند به اين اشتراط که گفتيم باطل است، عقل كشف
از اين اشتراط مكند كه دو تا شاهد بر خلافش آورديم. و آخرين مطلب كه امام فرمودند این است كه اين حرف كه ما مزنيم

قوانين عرفيهي عقلائيه هم همين است، يعن قانون كه الآن در مجلس تصويب مشود افراد و اشخاص را در نظر نمگيرند،
وقت مگويند جريمه اينقدر، نمگويند كه اين آدم اين مقدار جريمه به او ضرر وارد مكند يا نه؟ مشل برايش ايجاد مشود يا

نه؟ قانون مگذرانند. ايشان تنظير مكنند و م فرمايند قوانين شرعيه هم نظير قوانين عقلائيه است كه تمام اينها عنوان
خطابات قانونيه را دارد. تا اينجا ما نظر امام را بيان كرديم، حالا از روز شنبه ان شاء اله اشالاتش را ذكر خواهيم كرد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


