
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۶ فروردین ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 197 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآروی1؛ بررس ی توهم در تنبیه چهارم؛ بررس جریان یا عدم جریان اصالة البرائة در شبهات موضوعیه تحریمیه به حسب
مقام ثبوت ملاحظه فرمودید که در این بحث که اگر نه متعلق به ی شیئ شد اینجا صوری در مساله به حسب مقام تصور و

مقام ثبوت وجود دارد و باید از نظر جریان «اصالة البرائة»و عدم جریان «اصالة البرائة»بین این صور فرق گذاشت؛
یادآوری2؛ بررس سه احتمال بر کلام محقق خراسان بعد از اینه ما در بحث گذشته عبارت مرحوم آخوند را روشن کردیم و

گفتیم مراد مرحوم آخوند از این عبارت چیست و در عبارت سه احتمال وجود داشت؛

بررس صور چهار گانه نواه وارد در شریعت به حسب مقام ثبوت و تبیین عدم
تمامیت نظر محقق انصاری و خراسان

حالا صور مساله را باید ذکر کنیم و عرض کردیم که این بحث به حسب مقام اثبات هم دارای ثمره است، مخصوصاً در بحث
محرمات احرام و کفارات که برمحرمات احرام مترتب م شود اگر در باب احرام فرض کنید کس «تظلیل» را دو بار انجام

داد و «استظلال» را دو بار انجام داد؛ این بحث در آنجا ثمره دارد که فقیه بخواهد فتوا بدهد به لزوم تعدد کفاره و یا فتوا بدهد به
وحدت کفاره؛

مجموعا صوری که در مساله وجود دارد چهار صورت است که ما م توانیم در باب نه، مساله را تصویر کنیم؛ یعن: نه آنچه
را که مرحوم شیخ انصاری فرمودند تمام است و نه آنچه را که مرحوم آخوند خراسان فرمودند تمام است؛ چه اینه: مرحوم
شیخ در باب نواه تماماً قائل به انحلال شد و فرمود هر نهیی منحل به نههای متعدد م شود مثلا: «لاتشرب الخمر»این به
تعداد خمرهای موجود در عالم خارج منحل مشود اگر شما ده ظرف خمر دارید این «لاتشرب الخمر» به تعداد این ظروف

منحل م شود و تالیف متعدد م شود و اطاعت و عصیان هم متعدد م شود.

قسم همین قسم را مرحوم آخوند دو قسم کرد ی آید و نواه نم اما مرحوم آخوند فرمود این کلام شیخ در همهی نواه  
 است که شیخ فرموده و ی قسم هم که دیروز توضیحش را دادیم، ایشان م فرماید: نه گاه تعلق پیدا م کند به «اول

الوجود» و «صرف الوجود» از متعلق؛ یعن با همان عصیان واقع م شود اما بقیه موارد و مصادیق عنوان عصیان را ندارد؛ و
در آنجای که نه تعلق پیدا بند به «صرف الوجود» و به «اول الوجود»، آنجا ما ی تلیف واحد داریم و ی اطاعت و

عصیان بیشتر مطرح نیست و آن هم مربوط به همان «اول الوجود» از این وجودات متعلَق است و بقیه موارد و بقیه مصادیق
این عنوان اطاعت و عصیان در آنها معنا ندارد ولو مثلا حالا مرحوم آخوند این مثال را نزدند، ما عرض کردیم در باب استدبار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر ی طبیعت تعلق پیدا کرده اما به عنوان «صرف الوجود» از این طبیعت یعن به ی استدبار کرد این نه قبله، اگر مصل
لحظه استدبار پیدا شد در اینجا عصیان محقق م شود و حالا همین متعلق برای حرمت واقع م شود و بقیه مصادیق دیر

عنوان متعلق برای حرمت و اتصاف به حرمت، پیدا نم کند. 

پس مرحوم آخوند در مقابل مرحوم شیخ فرمودند: نواه واردهی در شریعت بر ی قسم نیست بله بر دو قسم است؛ قسم اول
نواه انحلال و قسم دوم نواه غیر انحلال که از نواه انحلال در کلمات دیران به سالبه محصله تعبیر شده و از نواه غیر
انحلال به موجبه معدوله المحمول تعبیر شده است حالا نته ای که ما م خواهیم در اینجا بیان کنیم این است که ما وقت به

حسب مقام ثبوت، مسئله را بررس را بخواهیم کنیم بیش از این دو قسم است اگر به حسب مقام تصور و امان بخواهیم مسئله
را بررس کنیم ما اینجا چهار قسم نه داریم؛

مثال را روی «لا تشرب الخمر» شروع کنیم و لو در همه مواردش هم نیاید؛ اگر الان ده ظرف خمر در اینجا وجود داشته باشد و
مولا بفرماید: «لا تشرب الخمر». فرض اول؛(انحلال): نه به نحو ساری به طبیعت خمر تعلق پیدا کرده یعن هر فردی وجود

مستقل از طبیعت است؛ در این صورت بلا اختلاف، در موراد مشوک، اصالة البرائة از تلیف جاری م شود.

«فرض اول»: مساله این است که مساله انحلال مطرح بشود یعن بوییم نه تعلق پیدا کرده است به طبیعت خمر به منتها نحو
ساری و طبیعت ساریه؛ یعن طبیعت که در ضمن افرادش موجود است و هر فردی ی وجود مستقل از طبیعت است؛ خوب

اینجا نه به تعداد موضوع و به تعداد این ظرف های که در عالم خارج است انحلال پیدا م کند و وقت انحلال پیدا کرد معنایش
این است که این ظرف را نخور و ظرف دوم و سوم را هم نخور؛ حالا اگر در اینجا ی ظرف برای ما مشوک از این ده ظرف
باشد ما ش م کنیم که آیا این مصداقیت برای خمر دارد یا نه؟ این ش معنایش این است که آیا نه ما‐نه شارع‐ نسبت
به این ظرف هم انحلال پیدا کرده یا نه؟ م گوییم اصل این است که تلیف نسبت به این ظرف ثابت نیست و لذا ش م شود
ش در تلیف و برائت جاری م شود و در این مورد هیچ اختلاف وجود ندارد یعن در موردی که مساله انحلال مطرح باشد

اگر ی فردی برای ما مشوک شد این فرد مشوک «اصالة البرائة» در آن جاری م شود. 

فرض دوم؛ (صرف الوجود):

مقصود شارع از نه، عدم ایجاد صرف الوجود از طبیعت منه عنه است ولذا اگر اول الوجود محقق شود در بقیه موارد
عصیان معنا ندارد؛ 

«فرض دوم»: این است که بیاییم همین فرض «صرف الوجود»را در آن مطرح کنیم به این معنا که بوییم: شارع که م فرماید
«لاتشرب الخمر» مقصودش این است که «صرف الوجود»از طبیع خمر نباید موجود بشود؛ بحیث اینه اگر «اول الوجود»از

این موجود شد، عصیان نیز محقق شده و تمام شده و دیر در بقیه مصادیق عصیان معنا ندارد و بقیه مصادیق هم بخواهد
ارتاب پیدا کند اشال اصلا ندارد؛ زیرا مقصود شارع این بوده که اصلا  «صرف الوجود» از این خمر، در عالم خارج

موجود نشود و وقت م گوید «لا تشرب الخمر» م خواهد بوید «و لو مرة واحدة» نباید موجود بشود؛ اگر ی بار هم آمد
موجود شد اینجا عصیان تحقق پیدا کرده با همان یبار و بقیه افراد را اگر بخواهد انجام بدهد ولو  فرد یقین برای خمر هم باشد

اشال ندارد و عصیان آنها دیر مشل نیست؛ یعن دیر آنجا عنوان عصیان ندارد و ارتابش اشال ندارد.

فرض سوم؛

 مقصود شارع از نه، ترک «مجموع من حیث الجموع» است بونهای که اگر ی فرد ترک شود امتثال واقع شده و عصیان



نیز به ارتاب جمیع حاصل م شود

فرض سوم عس، این فرض دوم است؛ به این بیان که: مولا مخواهد نه را متعلق بند به اینه، «مجموع» این ها را باید تو
ترک بن البته «مجموع من حیث المجموع» را باید ترک کن و مولا دیر کاری به «اول الوجود» ندارد بله م خواهد

«مجموع من حیث المجموع» ترک بشود، بطوری که اگر آمد ی فرد را ترک کرد اینجا «مجموع من حیث المجموع» ترک شد
و مولا در این فرض م خواهد این مجموع متعلَق برای ارتاب نشود و مولا اینجای که ده ظرف خمر است م گوید «لا تشرب

الخمر» و مقصودش هم این است که این «مجموع من حیث المجموع» این مجموع ترک بشود و اگر «مجموع من حیث
المجموع» بخواهد ترک بشود اگر  شخص ی فردش را ترک کرد امتثال واقع شده؛

برای اینه اگر ی فرد ترک بشود مجموع ترک شده و اگر همه این ظرفهای خمر را ارتاب پیدا بند عصیان محقق م شود
چون نه به این مجموع تعلق پیدا م کند. حالا فرض کنید: در باب نه از رقص آن چیزی که شارع متعال، نه را به او متعلق
کرده،«مجموع من حیث المجموع» این حرکات است؛ حالا اگر ی از اجزائش آورده نشود و لو بقیه اجزائش هم آورده بشود

شود اما در این فرض م فرد آمد، عصیان محقق م گفتیم اگر ی (دوم) مدر فرض قبل اینجا اطاعت حاصل شده؛ ول
گوییم اگر ی فرد نیامد اطاعت محقق م شود. این هم فرض سوم در مساله بود نته اینه: در مثال ظرف خمر هم همین است
چه اینه شارع م گوید من این ده ظرف را نم خواهم بخوری حالا اگر ی از آنها را نخورد و دور ریخت و بقیه اش را خورد

اینجا اشال ندارد البته اینه به عنوان ثبوت و صرف فرض است البته عرض کردم شبیه اش هم در مساله رقص و آلات
موسیق فرض کنید، در آنجا جمع ی مواردی متعلق برای نه قرار بیرد و آنجا داریم اتفاقا مواردی که بشود مثال برای اینها

قرار داد. 

:محقق خراسان

 در فرض دوم در موارد مشوک باید اصالة الاحتیاط جاری نمود زیرا شارع از ما عدم ایجاد «صرف الوجود» را خواسته
است و در موارد ش در مصداق، قاعده اشتغال مانع از ارتاب است خوب حالا اینجا ی بحث را دیروز کردیم که عبارت

مرحوم آخوند مرادش چیست در آنجا روشن کردیم مراد مرحوم آخوند چیست اما در همین فرض دوم که گفتیم نه به «صرف
الوجود» تعلق پیدا م کند و تلیف هم تلیف واحد است بطوری که اگر «اول الوجود» محقق شد عصیان محقق م شود و

دیر امان امتثال هم نیست؛ در اینجا نسبت به فرض مشوک باید چار کنیم؟

چه اینه الان اگر مولا نه خودش را متعلق کرده به «صرف الوجود» و م گوید من نم خواهم «صرف الوجود» از این
طبیعت در عالم خارج موجود بشود؛ حالا اگر ی فرد یا فرض را ش کنیم که این مصداق برای «صرف الوجود» دارد یا
ندارد؟ در اینجا ما باشیم و کلام آخوند ایشان فرمود باید اشتغال را جاری کنیم و «اصالة الاحتیاط» بشویم و شارع از ما

خواسته «صرف الوجود» این موجود نشود و نم دانیم این مصداق آیا مصداق برای «صرف الوجود» و «اول الوجود» هست
یا نیست؟ در اینجا اشتغال یقین برائت یقین م خواهد و برائت یقین هم م گوید شما این فرد را حق نداری انجام بدهید و

مرتب بشوید. 

:بر نظر محقق خراسان مناقشه محقق خوی

 فرد مشوک اگر مصداق برای صرف الوجود باشد متعلق تلیف است و الا متعلق تلیف نیست و اصاله البرائه در تالیف



ضمنیه نیز جاری م شود.

الیف ضمنیة» جاری مفرماید ما چون «اصالة البرائة» را در «ت کند و م اینجا با آخوند مخالفت م مرحوم آقای خوی
دانیم این فرد اگر مصداق برای «صرف الوجود» باشد متعلق تلیف است و اگر نباشد متعلق تلیف نیست و ما اینجا «اصالة
«لیف استقلالر: جریان «اصالة البرائة» انحصار به «تکنیم و به عبارت دی جاری م «لیف ضمنالبرائة» را به عنوان «ت
ندارد؛ مثلا شما ی وقت ش م کنید «دعا عند رویة الهلال» واجب است یا واجب نیست؟ «اصالة البرائة» جاری م کنید
چون تلیف تلیف استقلال است و یا فلان ش حرام است یا نه؟؛ «تلیف استقلال» است و «اصالة البرائة» همان طور که

در «تالیف استقلالیه» م آید در «تالیف ضمنیه» جریان پیدا م کند؛

:مناقشه بر فرمایش محقق خوی

ما نحن فیه ربط به تالیف ضمنیه ندارد زیرا ما نم دانیم این فرد، آیا مصداق برای صرف الوجود هست یا نیست لذا اصالة
الاحتیاط جاری م کنیم یعن همان نظر آخوند.

ما هر چه تأمل کردیم در فرمایش مرحوم آقای خوی که اینجا چه ربط به «تالیف ضمن» دارد برایمان روشن نشد و عبارت
ایشان عبارت روشن در اینجا نیست و فرض مساله این است که نه به «صرف الوجود» تعلق پیدا کرده یعن نه به کل واحد

واحد از مصادیق تعلق پیدا نرده این روشن است؛ و تلیف، تلیف واحدی است و ما ی وقت هست که م گوییم این
مصداق برای این طبیعت است و این لیوان خمر است و اگر آوردیم «اول الوجود» از خمر آمده و عصیان محقق م شود و

بحث ندارد؛ اما آنجای که نم دانیم این لیوان لیوان خمر یا آب هست و نم دانیم این مصداق برای آن «صرف الوجود» است
یا نه؟ در اینجا بحث تلیف ضمن و استقلال اصلا مطرح نیست و ما نم دانیم این مصداق برای «صرف الوجود» هست یا

نیست اینجا همان حرف آخوند را باید مطرح کنیم چون اشتغال یقین برائت یقین م خواهد، مولا ما را ملف کرده که «صرف
الوجود» از این طبیعت هم نباید در عالم خارج موجود بشود و ما احتمال مدهیم که این فرد مصداق برای «صرف الوجود»

باشد، ما حق انجام و ارتاب او را نداریم و حق با مرحوم آخوند است.

بررس فرض سوم:

 در این فرض مساله از باب اقل و اکثر ارتباط است که باید نسبت به این جزء مشوک برائت جاری شود زیرا نمدانیم که این
جزء داخل در مجموع هست یا نیست 

رویم سراغ فرض سوم : که این فرض سوم این است که به مجموع تعلق پیدا کرده عرض کردم ده لیوان هست مولا م م
گوید اگر این ده تا را خوردی کار حرام انجام دادی بطوری که اگر ی از این لیوان ها را دور بریزد و بقیه را بیاورد اینجا

عصیان نرده، و عصیان آنجای است که این ده تا را با هم بخواهد مرتب بشود؛ حالا در اینجا اگر ی لیوان برای ما مشوک
باشد که آیا این عنوان خمر را دارد یا عنوان خمر را ندارد مسئله از باب اقل و اکثر ارتباط م شود. 

نته:

 فرق اقل اکثر ارتباط در واجبات و محرمات1. در واجبات، اقل یقین و وجوب اکثر مشوک است 2. در محرمات، اقل
مشوک و حرمت اکثر یقین است.



منته نته مهم این است که اقل و اکثر ارتباط در محرمات عس اقل و اکثر ارتباط در واجبات است از این نظر که: در
واجبات وقت که م گوییم نم دانیم نماز نه جز است یا جز دهم بنام سوره دارد آنجا م گوییم وجوب اقل یقین است و

وجوب اکثر مشوک است م گوییم این نه جز که اقل است وجوبش برای ما  یقین است اما ده جزء وجوبش برای ما
در آنجای س واجبات است یعنوک است  اما در محرمات عاست و وجوب اکثر مش وجوب اقل یقین وک است یعنمش
که م دانیم شارع نه را به این مجموع متعلق کرده مثل وجوب که به مجموع نماز متعلق شده؛ اما اینجای که به این مجموع را

متعلق کرده آیا این ظرف مشوک هم جزئش هست یا نیست؟ در اینجا اکثر برای ما یقین است و اقل برای ما مشوک است
یعن اینه اگر آمدیم آن نه ظرف را با این ظرف دهم  را با هم مرتب شدیم در اینجا یقین داریم که حرام را انجام دادیم و اکثر

همان نه ظرف بعلاوه این ظرف مشوک است لذا اگر آمدیم این ده ظرف را که ی از  آنها مشوک است را انجام دادیم
مرتب حرام شدیم اما اگر آمدیم نه تا ظرف را مرتب شدیم یقین به حرمت نداریم لذا اقل برای ما مشوک است. اما بالاخره

از این نظر فرق دارد که در اینجا عس واجبات ارتباطیه است اما بالاخره نسبت به این جزء مشوک ما برائت جاری م شود
زیرا نم دانیم که این جز داخلش هست یا نیست لذا برائت جاری م شود. پس فرض سوم هم مساله اش روشن است.

:(عنوان انتزاع)فرض چهارم

 انتزاع ی عنوان از مدلول روایات ناهیه و ش در این موارد، یقینا ش در محصل است و مجرای اشتغال

فرض چهارم همان فرض است که مرحوم نایین فرموده یعن جای که مساله عنوان انتزاع در کار باشد حالا مثال مرحوم
نائین اگر بخواهیم ی مثال واقع تر ذکر کنیم، شارع فرموده: «لاتصل ف ما لایوکل لحمه» آن چیزی که «غیر ماکول اللحم»

است در آن نماز نخوان در اینجا ما ی عنوان را انتزاع م کنیم که از همین مدلول این روایات است و آن عنوان این است که
مطلوب شارع وقوع صلات در «غیر ماکول اللحم»است حالا و لو به حسب ظاهر نه «لاتصل» یعن صلات را ترک بن در

«غیر ماکول اللحم»؛ اما مطلوب اصل شارع این است که م خواهد نماز در «غیر ماکول اللحم» واقع شود خوب حالا اینجا
اگر در ی لباس ش کنیم که آیا این لباس «ماکول اللحم» است یا «غیر ماکول اللحم» نم دانیم اگر با این لباس آمدیم نماز
خواندیم آیا مطلوب شارع محقق شده یا نه در اینجا یقیناً ش در محصل است و در ش در محصل باید اشتغال جاری بشود؛

:عبارت محقق خراسان نتیجه بررس

 1. خروج نه انحلال از محل بحث 2. در فرض نه به صرف الوجود، اشتغال م شویم 3. در فرض نه به مجموع من حیث
المجموع، برائت م شویم 4. در فرض نه انتزاع، اشتغال م شویم. 

پس در حقیقت عبارت مرحوم آخوند را روی سه فرض مطرح م کنیم حالا یا آخوند این سه فرض را اراده کرده یا از این سه
فرض ی شان را اراده کرده؛ حال اگر آن ی فرض انحلال را کنار بذاریم م گوییم: اگر نه به «صرف الوجود» تعلق پیدا
کند، ما اشتغال هستیم. اگر نه به مجموع من حیث مجموع تعلق پیدا کند، برائت هستیم البته در همان فرد مشوک، برائت و

اشتغال نسبت به فرد مشوک است.  اگر به نحو عنوان انتزاع باشد یا به نحو موجبه معدوله المحمول باز اینجا مساله اشتغال
مطرح م شود و عنوان ش در محصل را پیدا م کند. اینها به حسب مقام ثبوت است.



بررس صور مساله به حسب مقام اثبات طبق مثال استظلال در حج؛

 در هر ی از فروض، مساله از حیث تعلق و تعدد کفاره و عدم آن فرق مکند

اما به حسب مقام اثبات ما اگر برای هر ی از این نه ها در هر موردی قرینه داشتیم بدین معنا که اگر قرینه داشتیم بر اینه
مثلا شارع نه کرده است از استظلال در حال احرام‐که من فر کنم بهترین مثال که جای هم این را من ندیدم این مثال را

بزنند برای این بحث همین است‐ شارع فرموده شما استظلال نن حالا این آقا در روز سوار ماشین مسقف م شود و بعد در
وسط روز  پایین م آید تا در مسجد ی نماز و یا غذای بخورد و دوباره سوار ماشین مسقف م شود و دو مرتبه و سه مرتبه و
است این شخص به تعداد استظلال از استظلال انحلال شود، حال اگر گفتیم نه آید پایین و دوباره سوار م ه ده بار متا م
که کرده باید کفاره بدهد؛  اما اگر گفتیم نه از استظلال به نحو مجموع است به نحو صورت سوم در اینجا شارع نم خواهد

مجموع استظلال ها واقع شود یا به نحو دوم اینها مساله اش از حیث تعلق و تعدد کفاره و عدم تعدد کفاره فرق م کند .

بشود اگر این آدم ی کرده و «صرف الوجود» از استظلال اگر نه و اگر گفتیم شارع «صرف الوجود» از استظلال را نه
لحظه رفت زیر ماشین مسقف در روز چون شب که محل اختلاف است و روز که همه متفق اند بر اینه حرام است اینجا شارع

را عصیان کرده و عصیان که کرد دیر «اول الوجود» محقق شده و حالا دیر تا مه هر چه هم دیر استظلال بند کفاره
متعدد ندارد و حرام همان اول بوده و همان مصداق برای حرام است و همان هم موضوع برای کفاره است اما بقیه مصادیق نه

مصداق برای حرام است و نه موضوع برای کفاره. پس باید در ادله استظلال در کتاب الحج باید بررس کرد این نه وارد در
آنجا به چه نحوی هست. 

:محقق خراسان 

در مواردی که انحلال مطرح نیست ملف باید ترک را ولو بوسیله اصل و استصحاب احراز کند اما باق م ماند این
استصحاب که مرحوم آخوند در اینجا مطرح کرده، ایشان م فرماید: آنجای که انحلال نیست باید ملف ترک را احراز بند «و

لو بالاصل و الاستصحاب» یعن م گوییم من تا حالا دو یا سه لیوان خمر بوده که من اینها را ترک کردم و و من تا به حال
«تارک الخمر» بوده ام حالا این لیوان چهارم را که ش دارم آیا خمر است یا نه؟ اگر مرتب بشوم آیا«تارک الخمر» هستم یا

نه استصحاب م کنم تارکیت را. 

:مناقشه محقق اصفهان

بر اصفهان است و مناقشه محقق روحان در ما نحن فیه استصحاب جریان ندارد زیرا مستصحب در اینجا، اثر عقل 

مرحوم اصفهان در حاشیه کفایه م فرمایند: اینجا استصحاب جریان ندارد زیرا مستصحب باید از امور مجعوله شرعیه باشد
گوییم که ش ه اینجا اثری که بر آن مترتب است «فراغ عن العهدة» است و ما مبرای او مترتب باشد در حالی یا اثر شرع

م کنیم حرام مرتب شدیم یعن ذمه ما از معصیت فارغ است و اشتغال بر ذمه ما نیست و این ی اثر عقل است؛
همانطوری که اطاعت ی اثر عقل است برائت ذمه آنهم عنوان اثر عقل را دارد این اشال است که محقق اصفهان در حاشیه

کفایه کرده.



ال را جواب داده که حالا خود آقایان این را مراجعه کنید به آن جواب؛ تنبیه چهارم هم تمام شد؛ یاین اش و صاحب منتق
تنبیه دیر هم مانده تا بحث «اصالة البرائة»کلا تمام بشود.

به جهت همدردی و حمایت حوزه های علم از شیعیان مظلوم بحرین درس فردا تعطیل است و فردا همانطور که مدیریت
محترم حوزه اعلام کردند و واقعا هم چند روز بود که ما به بعض از دوستانمان هم م گفتیم که در حوزه باید ی حرکت بشود

این همه شیعیان عزیز ما در بحرین مورد قتل و کشتار و انواع و اقسام فجایع که بر آنها وارد شده قرار گرفتند و مناسب است
که حوزه علمیه و حوزه های علمیه کشور همانطوری که حوزه علمیه نجف و مراجع معظم نجف واکنش نشان دادند حوزه علمیه

قم هم واکنش نشان بدهد؛ خوب بحمداله برای اینه انجام وظیفه ای شده باشد و اظهار همدردری با شیعیان بحرین شده باشد
و آنها هم بدانند که بالاخره شیعیان ایران از آنها حمایت م کنند و حوزههای علمیه از آنها حمایت مکنند و مراجع بزرگوار ما

حمایت م کنند و ما نران اوضاع بحرین هستیم؛ ان شاء اله در تجمع که در مسجد اعظم هست باید شرکت جست و دروس
حوزه های علمیه هم به این مناسبت فردا کلا تعطیل است و امیدواریم که ان شاء اله آقایان شرکت بفرمایید و به این وسیله

اظهار همدردی شده باشد.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


