
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۵ فروردین ۱۳۹۰

بحث برائت
جلسه 196 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اعدائهم اجمعین من الآن ال ه علو لعنةُ ال رِينالطَّاه ِبِينالطَّي هآل دٍ ومحسیدنا م َلع هال َّلص و ينالَمالْع ِبر هدُ لمالْح
قیام یوم الدین

یادآوری1؛ بررس صحت یا عدم صحت ی توهم، محور بحث در تنبیه چهارم از تنبیهات اخبار من بلغ؛ اجرای اصالة الاشتغال
در شبهات موضوعیه تحریمیه. بحث در تنبیه چهارم همانطور که در روز گذشته عرض کردیم در جواب از ی توهم است و آن

توهم این است که ما در شبهات موضوعیه تحریمیه نه مجال برای قاعده «قبح عقاب بلا بیان» م بینیم و نه مجال برای
«حدیث رفع» و در نتیجه اگر در ی مایع ما ش کردیم که آیا این خمر است یا خمر نیست اینجا باید «اصالة الاشتغال» را

جاری کنیم و دیر نوبت به «اصالة البرائة»نم رسد. 

یادآوری2؛ محقق انصاری در جواب از توهم: نواه در شریعت به تعداد افراد و
مصادیق منحل م شود یعن هر مصداق دارای حم و اطاعت مستقل است

عرض کردیم مرحوم شیخ اعظم انصاری در جواب از این توهم فرمود این نواه وارده در شریعت مانند سایر احام وارده در
شریعت ی قضایای حقیقیه است و به تعداد افراد و مصادیق انحلال پیدا م کند و به تعداد مصداقهای خمری که الان موجود

است و مصادیق خمری که «ال یوم القیامة» موجود مشود این انحلال پیدا م کند و انحلال معنایش این است که هر
مصداق دارای ی حم مستقل است و دارای ی اطاعت مستقل و ی عصیان مستقل است و اگر شما این خمر را شرب

نردید ی اطاعت مستقل است و اگر خصوص این مایع و این لیوان خمر را شرب کردید ی عصیان مستقل است و ظرف
دوم خودش ی اطاعت و عصیان مستقل دیری دارد و هذا.

یاداوری3؛ محقق خراسان در جواب از توهم: نواه وارده در شریعت دو نوع
است؛ 1. نواه سالبه محصله 2. نواه سالبه معدوله

نوعش همین نحوی است که مرحوم شیخ فرمودند انحلال پیدا م بر دو نوع است ی مرحوم آخوند فرمودند که به نظر ما نواه
کند اما نوع دوم موردی است که انحلال در کار نیست بله ی تلیف واحد است و ی اطاعت واحد و ی عصیان واحد

دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس سه تفسیر(محقق نائین، اصفهان و روحان) نسبت به عبارت محقق
 خراسان

اینجا ولو حالا دیروز کلام مرحوم آخوند را توضیح دادیم. اما صاحب کتاب «منتق الاصول» ادعا کردند که این عبارت آخوند
در این بحث اجمال دارد و مرحوم محقق نائین ی نوع معنا کرده و مرحوم محقق اصفهان ی معنای دیری کرده و خود

ایشان یعن صاحب «منتق الاصول»ی معنای سوم را برای عبارت مرحوم آخوند ذکر کردند.

تبیین عبارت محقق خراسان؛ نه اگر به معنای طلب ترک در ی زمان و مان
معین باشد اگر در این زمان و مان یافت شود ولو دفعة واحده؛ در این صورت

ه استصحاب ترک کافبه ترک لازم نیست بل امتثال واقع نشده البته علم وجدان
است

حالا لازم است که عبارت را بخوانیم و این سه تفسیر را ی ملاحظه اجمال بنیم تا ببینیم آیا واقعا عبارت مرحوم آخوند
اجمال دارد یا خیر؟ ایشان در همین تنبیه م فرمایند:

زمان و یا ی اگر به معنای طلب ترک در ی نه ان» یعنزمان او م طلبِ ترکه ف اذا کان بمعن عن ش ان النه لا یخف»
مان معین باشد مثلا مولا بوید در این زمان این کار را انجام نده مثلا بفرماید در زمان احرام صید نن و یا در زمان احرام

نماز را شروع کردی از اول تا آخر استدبار نداشته باشد «بحیث لو وجد ف ن و وقتن و در زمان نماز استدبار ناین کار را ن
ذاک الزمان او المان» اگر در این زمان یا مان یافت شود ولو دفعتاً «لما امتثل اصلا»اگر ولو ی دفعه و مرة واحده واقع

بشود امتثال واقع نشده آن وقت م فرمایند: «اذا کان بمعن طلب ترکه ف زمان او مان بحیث لو وجد ف ذاک الزمان او
المان و لو دفعة لما امتثل اصلا، کان اللازم عل الملف احرازَ انه ترکه بالمرة» یعن اگر ی نه این چنین ما داشته باشیم

بر ملف لازم است که احراز کند که این کار و این متعلق نه ترک شده است بالمرة از اساس؛

و بعد م فرمایند: حالا لازم نیست علم وجدان به این ترک هم باشد ولو استصحباب ترک هم بند کاف است و بوید من تا
حالا این متعلق نه را انجام ندادهام و ترک کردم حالا با انجام این کار مثلا اگر گفت من سرم را ی مقداری برگرداندم اما
مقادیم بدن به سمت قبله است و ش مینم که آیا ترک استدبار کردم یا نه؟ استصحاب ترک استدبار م کند؛ این عبارت

مرحوم آخوند است. این عبارت مرحوم آخوند بود، ایشان م فرماید: اگر نه مربوط به ی فعل در ی زمان و مان باشد
«بحیث» تمام حرفها در این «حیثیت» است «بحیث» که اگر ی بار انجام بشود و ی مصداقش هم انجام بشود این شخص

ولو بقیهی مصادیق را ترک بند بدرد نم خورد و اگر بیاید ی مصداق را انجام بدهد این شخص دیر نه را مخالفت کرده و
امتثال نرده و بویید خوب من حالا ی بار استدبار کردم در این نماز اما از حالا به بعد استدبار نم کنم این فایده ای ندارد
اگر ی فرد از او موجود شد دیر عصیان محقق شده و دیر حالا بوید من بقیه موارد را ترک م کنم این اثری و فائدهای

ندارد این عبارت مرحوم آخوند بود. 



نظر محقق نائین پیرامون عبارت آخوند: نه در این موارد، به عنوان انتزاع تعلق
گرفته است و ارتاب ی مصداق به معنای تحقق عصیان و عدم امتثال است.

اول آن کلام مرحوم نائین را عرض کنیم که دیروز هم ما همان را ذکر کردیم مرحوم نائین م فرماید در چنین نوع از نواه و
در چنین نوع از موارد از نه ما م توانیم بویم نه تعلق پیدا کرده به ی عنوان انتزاع مثلا وقت مولا م گوید: «لا تستدبر

ف صلات» این معنایش این است که «کن ف جمیع احوال الصلاة غیر مستدبرِ القبلة» یعن ی عنوان انتزاع این گونه ای یا
همان مثال که دیروز عرض کردیم که مولا فرموده «لا تشرب الخمر» اما از این «لا تشرب الخمر» ما ی عنوان انتزاع بدست
م آوریم و م گوییم مولا منظورش این است که «کن تارک الخمر»و «کن لا شارب الخمر» به نحو موجبه معدولة المحمول و

نائین کلام مرحوم آخوند را اینونه معنا کرده آن وقت حالا اگر کس بیاید ی مصداق را انجام بدهد «دفعة و مرة واحدة» بیاید
استدبار را انجام بدهد و «دفعة و مرة واحدة» بیاید مثلا شرب را انجام بدهد این دیر امتثال نرده و عصیان محقق شده و

موارد بعدی هم دیر فایدهای ندارد؛ این بیان است که مرحوم نایین برای این عبارت کرده.

 نظر محقق اصفهان پیرامون عبارت آخوند؛ نه در این موارد به صرف الوجود به
معنای اصطلاح فلسف تعلق پیدا کرده یعن مولا یا طبیع ترک را طلب کرده که
در اینجا حت مرة واحده هم نباید محقق شود و یا مولا مجموع تروک را طلب کرده

که با انجام ی فرد عصیان محقق م شود.

اما بیاییم سراغ بیان محقق اصفهان، ایشان معتقد است به اینه: اولا: مرحوم آخوند در این قسم مرادش این است که نه تعلق
پیدا کرده به «صرف الوجود» و ثانیاً: برای «صرف الوجود»م آید ی معنای فلسف را ذکر م کنند همان معنای مصطلح

فلسف را برای «صرف الوجود» ذکر م کند و م گوید آخوند در این قسم اول م گوید نه تعلق پیدا کرده به «صرف
الوجود»؛ یعن مولا نم خواهد این «صرف الوجود» محقق بشود و آن چیزی که غرض مولاست «کل واحد واحد من الافراد»
نیست؛ بله مولا م گوید من این طبیع را نم خواهم محقق بشود بعد عرض کردم «صرف الوجود» را مرحوم اصفهان معنا

م کند به همان «صرف الوجودی» که در فلسفه معنا م کنند؛

بررس معنای صرف الوجود در فلسفه: طبیعت که مصادیق زیادی دارد اما
وجودش واحدِ در ضمن کثیر است

در فلسفه وقت «صرف الوجود» را بخواهند معنا کنند این گونه معنا م کنند که: «الوجود الجامع بین وجودات طبیعة خاصة
بنهج الوحدة ف الثرة» ی طبیعت است که موجودات و مصادیق زیادی دارد و آن وجودی که ساری است در تمام این

وجودات، «ی وجود» است نه وجود متعدد و بنحو وحدت در ضمن کثیر است و واحد در ضمن کثیر است «بحیث لا یشذ
عنه وجود» خوب این معنای فلسف معنایش این است که وقت م گوییم مولا نه اش به این طبیع و«صرف الوجود» از این

طبیعت تعلق پیدا کرده.



«نته اول»: صرف الوجود در مقابل صرف العدم است

البته این را هم در پرانتز عرض کنیم ایشان م فرماید ما همان طوری که «صرف الوجود» داریم همانطور هم «صرف العدم»
هم داریم و همانطوری که «صرف الوجود» متصور هست «صرف العدم» هم متصور است؛ «صرف العدم» همان عدم مطلق

و همان عدم کل است و «صرف الوجود» در مقابلش، عدم کل است و نقیضش عدم کل است؛ این بحث را خوب در ذهنتان
داشته باشید.

ته دوم»: از منظر مشهور قدما وجود طبیعت به وجود فرد ما و انتفاء و نفن»
طبیعت به نف جمیع الافراد است

و همین جا مرحوم محقق اصفهان م فرماید: ی مطلب مشهور است و آن مطلب این است که منطقیین یا فلاسفه م گویند
وجود ی طبیعت «بوجود فردما» است اما انتفاء ی طبیعت به انتفاءجمیع افراد است این مطلب را شاید شما از سالهای

گذشته در کتب مختلف شنیده باشید به عنوان ی مطلب مشهور مسلم که آقا اگر ی طبیعت اگر بخواهد موجود بشود وجود
وییم یگویند طبیعت موجود شد اما اگر بخواهیم ب مصداقش هم موجود بشود م فرد هست و ی طبیعت به وجود ی

طبیعیت معدوم بشود و معدوم است انتفا ی طبیعت به انتفا جمیع افراد است؛

مناقشه محقق اصفهان بر قضیه مشهور: اینه گفته شده انتفاء ی طبیعت به
انتفاءجمیع افراد است کلام باطل است؛ امام خمین و آیت اله فاضل(ره) از

محقق اصفهان تبعیت کرده اند و قول حق نیز همین است؛ یعن انتفاء هر فردی به
انتفاء فرد مناسب با آن است.

مرحوم اصفهان م فرمایند این حرف باطل است و امام خمین(ره) از ایشان تبعیت کردند و مرحوم والد(ره) ما هم از ایشان
تبعیت کردند و حق هم با اینهاست یعن این قضیه ی قضیه درست نیست برای اینه وقت ما م گوییم این طبیعت دارای

مصادیق متعدد است؛ حال وجود هر مصداق نقیضش چیست؟ آیا وجود زید، نقیضش «عدم الانسان» است؟ یا نقیضش عدم
خود زید است؛

پاسخ این است که روشن است که نقیضش عدم خود زید است و یا وجود عمرو، نقیضش عدم خود عمرو است نه عدم کل
انسان و هر وجودی ناقض عدم خویش و عدم مناسب با خویش است. بنابراین هر وجودی که از طبیعت موجود م شود

بشود طبیعت خاصه در ضمن آن فرد منتف طبیعت خاصه در ضمن این فرد موجود شده و هر وجودی هم که از طبیعت منتف
شده و نم توانیم بوییم که اگر ی فرد از طبیعت موجود شد دیر نم توانیم بوییم این طبیعت منتف است و انتفاء طبیعت

به انتفاء جمیع الافراد است نه انتفاء هر فردی به انتفاء همان فرد مخصوص خودش است؛

لذا مرحوم اصفهان این تعبیر را دارند و عین تعبیر ایشان این است که «و التحقیق ان وجود کل طبیعة لیس نقیضه الا عدمه
البدیله له» نقیضش عدم مناسب با همان وجود است نه عدم کل «و لیس کل وجود الا ناقضا لعدم ما یضاف الیه الوجود و لا

یعقل ان یون ناقضا للعدم الل» این دیر حرف خیل روشن است و لب مطلب همین است که این وجود، ناقض عدم مطلق



نیست؛ بله این وجود، ناقض آن عدم است که مناسب با خودش است یعن این وجود زید م آید عدم زید را از بین م برد و
وجود زید نم آید عدم کل انسان را از بین ببرد بله م آید همان عدم مناسب با خودش را از بین م برد؛

لذا م فرمایند این قضیه قضیه درست نیست و در اصول قدما این مبنا را به صورت ی مبنای مسلم قبول داشتند که وجود
طبیعت «بوجود فرد ما» و انتفاء و نف طبیعت به «نف جمیع الافراد» است لذا روی همین م آمدند در اصول م گفتند اگر در

ی جای ی نهی وارد شد این نه به «انتفاء جمیع الافراد» است و هیچ فردش نباید باشد؛ در حالیه مثلا ما در باب لزوم
امساک در ماه رمضان که این بحث آنجا هم بدرد م خورد این بحث که در این تنبیه چهارم از دیروز شروع کردیم هم در باب
صوم مورد استفاده م شود در باب صوم اگر کس حالا عمدا آمد امساک خودش را ترک کرد و عصیان کرد و اکل و شرب
را انجام داد سوال که م کنند این است که م گویند آیا این شخص در بقیهی روز تا مغرب آیا م تواند اکل و شرب انجام

دهد یا نه؟ 

جواب این است که بله او م تواند انجام دهد برای اینه آنچه که مطلوب بود این بود که «طبیعة الامساک» اینجا محقق بشود
الان این ی فرد از او را که مخالفت کرد و آورد دیر بقیه افراد فائده ای ندارد و نم شود اینجا بوییم شارع امر به امساک در

ماه رمضان کرده یعن به انتفاء جمیع الافراد است و اگر خدای نرده عمداً اول، اذان کس آمد آب خورد، باز نه وجود دارد
که وقت دوم نخورد و نه وجود دارد که وقت سوم نخور تا مغرب همین طور ادامه بدهیم نه این گونه نیست.

دارند در اینجا بیان م ندارد ‐حالا این مطلب را داخل پرانتز عرض کردم که محقق اصفهان پس ببینید، این قاعده اساس
کنند؛‐ دقت کنید ما در حال نقل کلام مرحوم اصفهان هستیم؛ ایشان م فرماید گاه اوقات نه تعلق پیدا مکند به «صرف

الوجود و صرف الفعل» گاه اوقات نه تعلق پیدا م کند به «صرف العدم» و «صرف العدم» یعن عدم کل؛ و «صرف
الوجود» را ایشان م آیند ی اصطلاح فلسف را در موردش معنا م کنند که «صرف الوجود» یعن آن وجود واحد قدر جامع

بین وجودات متعدده و متثرة بعنوان ی ش واحد در ضمن کثیر.

آن وقت نته این است که مرحوم اصفهان م فرماید: ما این عبارت آخوند را‐همین عبارت را که خواندیم – این را باید حمل
کنیم «عل ما اذا انبعث طلب الترک عن مصلحة واحدة ف طبیع الترک بحده» در جای که نه به «صرف الوجود» تعلق پیدا

کرده، اینجا باید بوییم مولا ترک را طلب کرده و این طلب ترک در آن مصلحت وجود دارد ی مصلحت واحده هم هست و
این مصلحت واحده در خود طبیع ترک است و وقت مولا م گوید من م خواهم این امساک، ترک بشود یعن در «ترک

الامساک» و در طبیعتِ «ترک الامساک»مصلحت وجود دارد و ما عبارت آخوند را حمل کنیم «عل ما اذا انبعث طلب الترک
عن مصلحة واحدة ف طبیع الترک بحده» یا این را بوییم «او مجموع التروک» یا اگر به بحث طبیع کار نداشتیم بوییم در

عالم خارج مثلا بیست ترک در مورد امساک معنا دارد در اینجا شارع عنوان «مجموع التروک» را م خواهد و م گوید از اول
اذان صبح تا اذان مغرب این عنوان انتزاع «مجوع التروک»را، من از شما م خواهم؛

خوب اگر شما آمدید ی از آنها را انجام دادید این مجموع تروک بهم م خورد زیرا شارع این مجموع را م خواهد و اگر شما
ر «مجموع التروک» معنا ندارد؛ این هم کلامشود و دی فردش را انجام دادید اینجا عصیان محقق م مصداق و ی آمدید ی

است که مرحوم اصفهان مطرح کرده و عبارت مرحوم آخوند را حمل بر این کرده؛ پس مرحوم اصفهان: اولا: مساله را روی
محور ترک برده. ثانیاً: و نیز برده در اینه در طلب ترک مصلحت وجود دارد ایشان م گوید آنجای که مراد شارع طبیع ترک

است بطوری که در طلب ترک مصلحت وجود داشته باشد اینجا این عبارت آخوند در این مورد است که حت «مرة واحدة»
نباید فعل در عالم خارج موجود بشود. 



نظر محقق روحان پیرامون عبارت آخوند: در این موارد، در متعلق آن فعل یا
طبیع فعل مفسده وجود دارد 

اما آن معنای سوم که خود صاحب منتق کرده ایشان م گوید عبارت مرحوم آخوند کاری به ترک و وجود مصلحت در ترک
ندارد بله مرحوم آخوند م فرماید در جای که ما ی نهی داریم و در متعلق این نه مفسده وجود دارد یعن در آن فعل مفسده

وجود دارد و اینه گفته م شود در آن فعل مفسده وجود دارد یعن در طبیع فعل.

فرق بیان محقق اصفهان و روحان در ضمن سه مطلب

فرق کلام منتق و حاشیه مرحوم اصفهان در همین چند مطلب است محقق اصفهان م فرماید: اولا: آخوند مساله را روی
فرماید در طلب ترک مصلحت است. ثالثاً: آخوند متعلق «صرف الوجود»را به معنای فلسف ترک برده است. ثانیاً: آخوند م

م داند.

اما محقق روحان م فرماید: عبارت مرحوم آخوند این نیست بله: اولا: مرحوم آخوند مساله را روی فعل برده است. ثانیاً:
آخوند م گوید نه اگر متعلق به ی شیئ  و ی فعل بشود در آن فعل مفسده وجود دارد (در «صرف الوجود»به معنای
اصول مفسده وجود دارد) و «صرف الوجود»به معنای اصول یعن همان اولین مصداق از مصادیق و همان اولین فرد از

افراد در آن مفسده وجود دارد؛ ثالثاً: پس دیر ما نباید بیاییم «صرف الوجود» را ی معنای فلسف کنیم و بوییم ی وجود
جامع بین وجودات متعدده بنحو وحدت در کثرت که مرحوم اصفهان بیان کرد.

نظر مختار: انصاف این است که در میان این سه تفسیر، نظر محقق روحان به کلام آخوند نزدیتر است حالا خواستم عرض
کنم این عبارت مرحوم آخوند این سه تفسیر بر آن شده و انصاف این است که کلام صاحب «منتق الاصول» از نظر ظاهر
عبارت به عبارت مرحوم آخوند هم از کلام اصفهان و هم از کلام محقق نائین نزدی تر است حالا امشب باز آقایان عبارت

مرحوم آخوند را ببینید تا دنباله بحث را ان شاء اله دنبال کنیم.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


