
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۳ اسفند ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 194 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

الْحمدُ له ربِ الْعالَمين و صلَّ اله علَ سیدنا محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و لعنةُ اله عل اعدائهم اجمعین

یادآوری؛ بررس تنبیه سوم از تنبیهات اخبار «من بلغ»؛ بررس نظر مشهور بنابر پذیرش قاعده «تسامح در ادله سنن»؛ الحاق و
یا عدم الحاق کراهت به استحباب؟ ی از تنبیهات ‐بر حسب آن ترتیب که ما عرض م کنیم‐ تنبیه سوم است و آن این است

که اگر ی روایت ضعیفهای دلالت بر استحباب بند و ی روایت ضعیف دیری دلالت بر کراهت بند. اینجا باید ببینیم که
بنابر پذیرش قاعده «تسامح در ادله سنن» چه باید کرد؟ 

بررس مبنای عدم «الحاق» کراهت به استحباب؛ در این صورت، روایت دال بر
کراهت ب اثر و ب اعتبار است

اگر ما کراهت را ملحق به استحباب ندانیم خوب مساله روشن هست بنابر عدم الحاق یعن این روایت که دال بر کراهت هست
که دلالت بر استحباب عمل معین که دال بر استحباب است روایت مانیم و آن روایت این روایت اعتبار و اثری ندارد و ما م
دارد؛ اما با ی خبر ضعیف دلالت دارد اگر در مقابلش ی روایت دال بر کراهت همان عمل باشد و آن هم به روایت ضعیف

باشد بنابر عدم الحاق مساله روشن است؛

بررس مبنای «الحاق» کراهت به استحباب؛ این دو حجیت پیدا کرده و بینشان
تناف و تعارض بوجود مآید و در نهایت تساقط مکنند

اما مشل این است که مشهور که قائل اند به اینه در «تسامح در ادله سنن»، کراهت ملحق است به استحباب؛ اینجا نتیجه چه
م شود؟ ظاهر این است که در اینجا تناف بوجود م آید؛ روی قاعده «تسامح در ادله سنن» و روی قول مشهور هم روایت داله
بر استحباب حجیت پیدا م کند و هم روایت داله بر کراهت، حجیت پیدا م کند و در نتیجه بین این دو، تناف بوجود م آید و
وقت تناف بوجود م آید تعارض پیدا م کند و تساقط پیدا م کنند و در اینجا مساله اخبار«من بلغ»بعد از تعارض دیر معنا

ندارد و قبل از تعارض هر دو حجت م شوند و «بعد الحجیة» تعارض پیدا م کنند و تساقط م کنند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس دو مبنا بنابر الحاق؛ 1. بر مبنای استحباب ترک مروه توسط اخبار «من
بلغ» تناف روشن و انبعاث محال است 2. بر مبنای «کراهت فعل» توسط اخبار

«من بلغ» تناف از قبیل تضاد است

و در اینه بینشان روی الحاق کراهت به استحباب، تعارض بوجود م آید، و تناف بوجود م آید بحث نیست؛ منته ی بحث
دقیق علم وجود دارد و آن اینه قائل بشویم به اینه بنابر الحاق کراهت به استحباب:

یا اینه بوییم اخبار «من بلغ»، ترک مروه را مستحب م کند و یا اینه بوییم اخبار «من بلغ»، فعل را مروه م کند که
ه یروشن است برای این روه مستحب است، خوب تنافوییم ترک ماگر ب :این دو مبنا بود که قبلا هم توضیح دادیم یعن

حم که عبارت از استحباب است هم به فعل تعلق پیدا م کند و هم به ترک و آن روایت داله بر استحباب، دلالت بر این دارد که
این فعل مستحب است و این روایت داله بر کراهت دلالت بر این دارد که «ترک المروه مستحب» پس لازمه اش این است که
هم فعل مستحب باشد بر حسب روایت اول و هم ترک مستحب باشد بر حسب روایت ثانیة و این محال است یعن محال است
که ما بیاییم در ی جا ملف را تحری کنیم «نحو الفعل و الترک معا»؟! و به عبارت دیر: انبعاث در اینجا محال است و در
مخاطب انبعاث بوجود بیاید هم به سوی فعل و هم به سوی ترک و اگر انبعاث محال شد، بعث محال م شود؛ یعن خود جعل

. «روه مستحبوییم «ترک المه بدر کار نخواهد بود؛ این روی این شود و استحباب محال م

    اگر بوییم خود این روایت ضعیفه، از آن «کراهة الفعل»استفاده م شود،این معنایش این است که دو حم متضاد بنابر
اینه بین احام خمسه تضاد وجود دارد چون بین احام خمسه تضاد وجود دارد بوییم ی فعل هم مستحب میشود و هم

مروه بشود این نم شود و تنافیشان از قبیل تناف تضاد م شود. خلاصه اینه: این تنبیه هم روشن شد که اگر در ی موردی
روایت ضعیفهای دال بر استحباب باشد روایت ضعیف دیری دال برکراهت شد بنابر عدم الحاق کراهت به استحباب در

اخبار«من بلغ» ما م گوییم اخبار «من بلغ» همان خبر مستحب را شامل م شود و بحث نیست اما بنابر الحاق تناف بوجود
م آید و توضیح تناف هم همین بود که بیان کردیم. 

بررس تنبیه چهارم از تنبیهات اخبار «من بلغ»؛

آیا اخبار مربوط به «فضائل، مواعظ، مناقب، مصائب، مساجد، مراقد»، به اخبار
«تسامح در ادله سنن» ملحق مشوند؟

تنبیه چهارم در کلمات مرحوم محقق اصفهان هم به عنوان تنبیه چهارم ذکر شده، این است که: البته قبل از بیان تنبیه چهارم،
عنوان این تنبیه چهارم این است که آیا اخبار مربوط به «فضائل» و «مواعظ» آن هم، حم همین اخبار مربوط به سنن را دارد؟

مثلا اگر ی خبری در مورد فضیلت ی مان بود و اگر ی خبر ضعیف دلالت کرد بر اینه این مان عنوان مسجد را دارد و
ی خبری فضائل را مربوط به ائمه(ع) دلالت کرد و ما م دانیم نشر فضائل ائمه(ع) استحباب دارد؛ یا ی خبری مربوط به

مصائب آن اولیا خدا و ائمه طاهرین است که ما م دانیم نقلش «للاباء» استحباب دارد؛ حال آیا بحث «تسامح در ادله سنن»
و اخبار «من بلغ»، همانطوری که شامل عمل استحباب مشود آیا شامل این موضوعات خارجیه ‐که خود این موضوعات

بعداً عمل، متفرع بر اثبات این موضوع است‐ م شود یا نه؟



یعن اگر ی خبری آمد مربوط به فضیلت امام معصوم(ع) نقل کرد اما ی خبر ضعیف است؛ و ی خبری آمد دلالت کرد بر
وجود ی مرقدی از مراقد شریفه در ی مان از حت امامزاده ها مثلا؛ یا دلالت کرد بر وجود مسجد بودن ی مان کرد که

خودش یعن به دلالت مطابق این گونه اخبار مساله «عمل» در آن مطرح نیست اما از باب اینه «عمل کل ش بحسبه» در باب
مستحبات عمل این است که به خود آن فعل عمل کنیم و اگر ی جای گفتند عنوان مسجد را دارد عمل «بحسبه» یعن اینه

برویم آنجا دو رکعت نماز بخوانیم و اگر ی عنوان فضائل و مناقب ائمه(ع) هست عمل به این است که آن را نشر بدهیم و
منتشر کنیم و ذکر کنیم و یا در باب مصائب این است که آن مصیبت را نقل کنیم «للاباء». حالا بحث همین است که آیا این

گونه امور در باب «تسامح در ادله سنن» داخل است یا نه؟ 

شهید ثان و محقق انصاری(ره): اخبار فضائل، ملحق به تسامح در ادله سنن است 

شهید ثان در کتاب درایة به اکثر فقها این الحاق را نسبت داده و فرموده اکثر فقها م گویند بله تسامح در ادله سنن و فضائل و
مناقب و مواعظ و مصائب و مساجد و مراقد اینها را هم شامل م شود و اخبار از اینها را شامل م شود و مرحوم شیخ اعظم

انصاری در رساله «تسامح در ادله سنن» ایشان هم همین نظریه را دارد.

نتیجه الحاق اخبار فضائل به قاعده تسامح: اخبار فضائل معتبر شده و «عمل کل
ش بحسبه» جریان پیدا م کنند

آن وقت ببینید اگر این را بتوانیم اثبات کنیم دیر آنچه که در فضائل ائمه بیان شده و آنچه که در مصائب بیان شده و آنچه که به
اینها ذکر شده و به عنوان خبر برای ما نقل م انم مسجدی در ی و وجود ی انم امامزاده ای در ی عنوان وجود ی

شود روی قاعده «تسامح در ادله سنن» اینها معتبر م شود و «عمل کل ش بحسبه» در اینجا جریان پیدا م کنند.

بررس امور مقدمات محقق اصفهان در تنبیه چهارم: عمل مربوط به ی موضوع یا
از مقولهی «قول» و یا از مقولهی «ذات عمل» است

موضوع کنند و آن مقدمه این است که: عمل ‐که مربوط به یمقدمهای را ذکر م (ره) یاینجا مرحوم محقق اصفهان
است:  «تارة»از مقوله قول نیست بله از مقوله «ذات عمل»است و در آن قول وجود ندارد و آنچه که تا حالا در «تسامح در

ادله سنن» خواندیم همین بود که بیایم بوییم اگر کس این کار را انجام داد، این ثواب را دارد و حرف و قول در میان نبود اما
«تارة»از مقوله «قول»است.

فرق بین دو مقوله قول و ذات عمل: 1. در مقوله «ذات عمل»، مسئله صدق و کذب،
جایاه ندارد و از محل بحث خارج است 2. در مقوله «قول»، مسئله صدق و



کذب مطرح است

فرق اساس این دو تا این است که: آنجای که از مقوله قول نیست آنجا مساله صدق و کذب معنا ندارد و موضوع ندارد و بوش
ما رسید اگر کس دو رکعت نماز در این مان بخواند این ثواب را دارد خوب انسان عملا م رود انجام م دهد و قول در

میان نیست تا ما بوییم ما صادقیم یا کاذب پس آنجای که عمل از مقوله قول نیست او بحث ندارد و به بحث ما کاری ندارد و
«انما اللام» در آنجای که عمل از مقوله قول است و اتصاف پیدا م کند به صدق و کذب آن وقت همانطوری که خواندید در

کتاب های قبل صدق و کذب، دو نوع است.

«اقسام صدق و کذب؛ 1. صدق و کذب خبری: این قسم «من حیث انه خبر بررس
حم فقه ندارد  2. صدق و کذب مخبری: این قسم، حم فقه دارد

ما ی «صدق و کذب خبری» داریم و ی «صدق و کذب مخبری»داریم: در «صدق و کذب خبری»: اینه آیا خود این خبر
«من حیث هو هو»آیا مطابق با واقع هست یا مطابق با واقع نیست؟ در صدق و کذب خبری ما حم فقه نداریم و نم توانیم

بوییم این خبر حرام است و این خبر قبیح است؛ بله این خبر اگر خودش مطابق با واقع در بیاید صادق است و نیاید غیر
صادق است اما صدق و کذب خبری «من حیث انه خبر» این حم ندارد.

در «صدق و کذب مخبری»: آنچه که حم دارد صدق و کذب مخبری است: ‐ در باب صدق مخبری م گویند: صدق مخبری
آنجای شود و صدق مخبری یعن اینجا این صدق مخبری م است که مخبر: «یعتقد ان هذا الخبر مطابق للواقع» یعن آنجای
که مخبر: «یعتقد ان هذا الخبر مطابق للواقع» ‐حالا کذب مخبری یعن چه؟ در کذب مخبری: برخ گفته اند تقابل بین صدق
مخبری و کذب مخبری، «تقابل عدم و مله» است و برخ نیز گفتند تقابل بین صدق مخبری و کذب مخبری، «تقابل تضاد»
ویم کذب مخبری یعننیم و بمعنای وجودی» برایش ب» یریم باید کذب مخبری را یاست و اگر تقابل را «تقابل تضاد» ب
آنجای که مخبر: «یعتقد انه غیر مطابق للواقع» و کذب مخبری را اگر بخواهیم روی مساله تضاد و تقابل تضاد پیش بیاییم این

طور م شود کذب مخبری یعن آنجای که مخبر: «یعتقد انه غیر مطابق للواقع».

اما اگر آمدیم تقابل را «تقابل تناقض» گرفتیم و یا تقابل را «تقابل عدم و مله» گرفتیم و گفتیم صدق مخبری یعن آنجای که:
«مخبر یعتقد انه مطابق للواقع» و کذب مخبری یعن آنجای که  «لایعتقد انه مطابق للواقع»؛ حالا این «لایعتقد» یا به نحو «عدم

مله» باشد و یا به نحو «عدم محض» باشد که عنوان «تناقض» را پیدا بند و نقیض برای او بشود پس یا تقابل «تقابل عدم
مله»م شود و یا تقابل «تقابل تناقض» 

نظر مشهور: تقابل بین صدق و کذب مخبری، تقابل «عدم و مله» است پس صدق
مخبری یعن«یعتقد انه مطابق للواقع» و کذب مخبری یعن«لایعتقد انه مطابق

للواقع»

خوب مشهور قائلند به اینه تقابل، تقابل عدم و مله است یعن کذب مخبری آنجای است که «لایعتقد انه مطابق للواقع و لایعلم
انه مطابق للواقع» نتیجه این م شود که بعد از این مقدمه م آییم در ما نحن فیه.



بررس تنبیه چهارم: مواردی از اخبار فضیلت که شخص «لا یعتقد و لا یعلم انه
مطابق للواقع» از مصادیق کذب مخبری بوده که شرعا حرام و عقلا قبیح است لذا

اخبار «من بلغ» شامل این موارد نم شود

در ما نحن فیه م گوییم الان ی روایت ضعیفه ای رسیده است بر وجود این فضیلت در امام معصوم(ع) و روایت ضیفه ای
که م ه این خصوصیت‐حالا مثال نزنیم‐ در امام معصوم(ع) به عنوان فضیلت وجود دارد؛ خوب الان کسبرسد بر این

خواهد این روایت را نقل کند این شخص «لا یعلم انه مطابق للواقع» و این شخص «لایعتقد انه مطابق للواقع» لذا م شود از
مصادیق کذب مخبری که شرعا حرام و عقلا قبیح است؛

البته قبلا عرض کردم صدق و کذب خبری هیچ حم ندارد نه از نظر عقل و نه از نظر شرع هیچ حم ندارد یعن موضوع
خبر این چنین م است صدق و کذب مخبری است خوب حالا اگر یم نیست و آنچه که متعلق و موضوع برای حبرای ح
نقل شد حالا این شخص اگر بخواهد عمل کند به این خبرگفتیم «عمل کل ش بحسبه» باید این را نقل کند و ی مصیبت که

سند معتبری ندارد او را نقل بند «للإباء» این م شود از مصادیق کذب مخبری و این را هم باید ضمیمه کنیم که مسلما اخبار
«من بلغ» یعن «من بلغه ش من الثواب» شامل موردی که حرام است یا موردی که قبح عقل دارد نم شود.

این مطلب را خوب دقت کنید چون اساس این تنبیه چهارم بر همین است که م خواهیم بیان کنیم اخبار «من بلغ» شامل
موردی که مستلزم حرمت باشد یا مستلزم قبح عقل باشد نیست و در این اخبار فضائل و مناقب و مواعظ حت ی موعظه ای

از امام نقل شده به نحو خبر ضعیف به دست ما رسیده و ما اگر آمدیم کذب مخبری را گفتیم به این معناست که: «لا یعلم انه
مطابق للواقع» نقل همین عنوان کذب را دارد و اخبار «من بلغ» م گوید جای که انسان ی فعل را به داع بلوغ ثواب انجام

بدهد و این داع در جای که فعل خودش عنوان قبح عقل را دارد و یا عنوان حرمت شرع را دارد نم شود. 

نظر مختار: در موارد کذب مخبری، حرمت شرع وجود ندارد زیرا شبهه در چنین
مواردی موضوعیه بوده و محل جریان «اصالة البرائة عن الحرمة» است مر اینه

از باب حرمت «قول بغیر علم» این مورد را نیز حرام بدانیم.

حال این نته را م خواهیم عرض کنیم که آنجای که کس نم داند که این مطابق با واقع هست یا نه؟ خوب اینجا از نظر
عنوان تعریف کذب مخبری شاملش م شود اما آیا این عنوان حرام شرع را هم دارد؟ و آیا ما م توانیم بوییم این کذب حرام

است؟ و بعبارة اخری: آنجای که شخص م داند این مطلب غیر مطابق با واقع است مسلما حرام است و آنجای که م داند
این مطلب را م گوید مسلما خلاف واقع است «هذا کذب و محرم شرعاً و قبیح عقلا» اما آنجای که من نم دانم این مطلب

مطابق با واقع هست یا نه؟ از نظر تعریف کذب گفتیم کذب مخبری  شاملش م شود؛ اما آیا حرمت شرع اینجا وجود دارد یا
نه؟

پاسخ این است که حرمت شرع در اینجا وجود ندارد چون ما ش م کنیم اینجا حرام است یا نه«اصالة البرائة عن الحرمة»
جاری م کنیم؛ یعن اگر کس ی مطلب را که نم داند مطابق با واقع هست یا نه«اصالة البرائة» را جاری م کنیم. بله؛ اگر

بیایم بوییم که از ادله استفاده م کنیم «قول بغیر علم»حرام است که این «قول بغیر علم»لازم نیست عنوان کذب هم بر آن
صدق بند اگر گفتیم از آیات شریفه قرآن و از ادله  استفاده م کنیم «قول بغیر علم»حرام است، خوب الان این روایت که در

فضائل وارد شده من اگر بخواهم نقل بنم م شود«قول بغیر علم» و این حرام است و لن باز اگر کس گفت «قول بغیر



علم»که حرام شد به ادله حجیت خبر واحد تخصیص م خورد و ادله حجیت م آید این «انَّ الظَّن لا يغْن‌ من الْحق شَيئاً»
(یونس36 و نجم 28) یا آن آیات را که نه م کند به «قول بغیر علم»اینها را تخصیص م زند و وقت تخصیص زد همین ادله

خبر واحد م آید در سنن، روایات ضعیفه را روی مبنای مشهور معتبر م کند؛

خوب چرا در باب فضائل معتبر نند؟ و در فضائل ما نم توانیم بوییم حت این عنوان«قول بغیر علم» را دارد یعن تخصیص
خورده از آن ادلهی «قول بغیر علم»و به عبارت اخری: ما ی کل داریم که «قول بغیر علم»حرام است و این تخصیص خورد
به ادله حجیت خبر واحد و باز ادله حجیت خبر واحد تخصیص خورده به اخبار «من بلغ» و اخبار «من بلغ» آمده م گوید:

اگر در باب  سنن شرائط حجیت خبر واحد نباشد اشال ندارد 

نظر مشهور، محقق انصاری و مختار در تنبیه چهارم: ظاهراً طبق ادله «تسامح در
ادله سنن» م توان به اخبار فضائل و.. عمل نمود 

و حالا در تنبیه چهارم م گوییم اگر در باب مواعظ ‐این همه مواعظ که از ائمه رسیده‐ و در فضائل و در مصائب و در
مراقد ‐بویند اینجا مشهد امام هست‐ به عنوان ی خبر واحد و ضعیف هم باشد و یا مشهد اولادی از اولاد امام هست اینها را
بوییم خوب بر طبق ادله «تسامح در ادله سنن» ما به اینها عمل کنیم. ظاهرش این است که بر حسب صناعت شامل حال اینها
وییم اینجا را شامل متوانیم ب که شیخ اعظم دارد ما م را که مشهور زدند و همان حرف و مبنای همان حرف شود یعن م

شود.

نظر محقق اصفهان و محقق روحان: نم توان طبق ادله تسامح به اخبار فضائل
و... عمل نمود

ولو مرحوم محقق اصفهان و به تبع ایشان صاحب کتاب «منتق الاصول» و برخ دیر از بزرگان این مطلب را قبول نردند.

مناقشه بر نظر محقق اصفهان: «قول بغیر علم» بوسیله ادله حجیت خبر واحد تخصیص خورده و ادله حجیت، بوسیله اخبار
«من بلغ» تخصیص خورده و اخبار «من بلغ» هم که محل بحث است؛ لذا آیات نه از «قول بغیر علم» در ما نحن فیه جاری
نیست. اما به حسب ضوابط علم اشال ندارد و تعجب این است که خود مرحوم محقق اصفهان در اواسط، مساله را برده

روی «قول بغیر علم»؟!؛ اشال اصل ما به مرحوم اصفهان این است که «قول بغیر علم»تخصیص خورده به ادله حجیت خبر
واحد و ادله حجیت خیر واحد تخصیص خورده به اخبار«من بلغ» و اخبار «من بلغ» هم داریم بحث م کنیم آیا شامل این

موارد م شود یا نم شود؟ ببینید در اخبار «من بلغ» مسلم آن موردی که م خواهد اخبار «من بلغ» شامل او بشود باید حرام
شرع نباشد و ما الان ی روایت ضعیفه ای دلالت بر در فضیلت خاص در امام معصوم م کند در اینجا اگر ما باشیم و آن

آیات که نه از «قول بغیر علم»است م گوییم نقل این فضائل حرام است چون من علم ندارم که این فضائل مطابق با واقع
هست یا نه؟

ول ما قبلا گفتیم: اولا: آن آیات به ادله حجیت تخصیص م خورد. ثانیاً: ادله حجیت خبر واحد هم به اخبار «من بلغ»
تخصیص م خورد و م گوید شرائط خبر واحد در باب سنن الان هم م خواهیم بوییم در باب مناقب و اینها معتبر نیست

پس شما مرحوم محقق اصفهان نم توانید ما را گرفتار آن آیات نه «قول بغیر علم» بنید. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=10&a=36


محقق روحان: در موارد کذب مخبری حرمت شرع وجود ندارد اما قبح عقل به جهت وجود «علم اجمال»منجز به احد
الذبین وجود دارد لذا اخبار «من بلغ» شامل اخبار فضائل نم شود بله؛ ممن است بوید اخبار «من بلغ» شامل آنچه که

شود که این در کلام صاحب کتاب «منتق است نم و شامل آنچه که قبیح عقل شود این ی هست نم حرام شرع
الاصول» وجود دارد ایشان وقت به اینجا م رسد م گوید: این آدم نم داند که آیا این کلامش مطابق با واقع هست یا نه؟!

یعن «لا یعتقد انه مطابق للواقع ام لا» در اینجا شبهه موضوعیه است و در موضوعیه «اصالة البرائة» مسلم جاری م شود و
کند در اینجا قبح عقل ب نشدم؛ اما ایشان ادعا ممرت گوید من الان اگر این را نقل کردم، حرام شرع اصالة البرائة»م»

وجود دارد برای اینه من م دانم و «علم اجمال» دارم یا اخبار به این موضوع و یا نقیض این موضوع کذب است و این را
م دانم و من الان نم دانم که زید زنده است یا نه؟

اما «علم اجمال»دارم اخبار به حیات زید یا نقیضش کذب است یعن ی از اینها کذب است و به اینها«علم اجمال»دارم و
چون «علم اجمال»دارم و «علم اجمال»منجِز است؛ در اینجا «علم اجمال»م گوید حق نداری نه خبر به حیاتش بده و نه

خبر به عدم حیاتش بده؛ برای اینه«علم اجمال»داری ی از اینها کذب است و این «علم اجمال»در اینجا قبح عقل برای ما
م وییم اخبار «من بلغ» شامل آنجایکند و در نتیجه ب م منشا این است که این را قبیح عقل«آورد چون «علم اجمال م

شود که فقط داع برای عمل «بلوغ الثواب» باشد اما دیر مساله حرمت شرع و قبح عقل در کار نباشد و اینجا درست است
که حرمت شرع در کار نیست اما قبح عقل در کار است و قبح عقل اش این است که یا اخبار به این یا نقیض این یا ی از
این دو تا  کذب است و عقل م آید این را در اینجا  قبیح قرار م دهد و عقل م گوید آنجای که شما بدانید این مطابق با واقع
است م توانید نقل کنید اما آنجای که «لایعتقد و لایعلم» که این مطابق با واقع هست یا نه؟ اخبار به آن و یا اخبار به نقیضش

هر دو، طرفِ برای «علم اجمال»هستند و ی طرف آنها مسلماً کذب است و عقل آن را مسلماً قبیح م داند. 

نظر مختار در مورد اخبار فضائل: اخبار «من بلغ» شامل اخبار فضائل نم شود زیرا قبح عقل به دنبال دارد لذا بیان محقق
به «قول بغیر علم» که مرحوم محقق اصفهان ما از راه نه است یعن دقیق و متین است این بیان ایشان، بیان خوب روحان

وارد شده نم توانیم وارد شویم؛ اما از این راه که ما گرفتار قبیح عقل م شویم اینجا م توانیم بوییم اخبار «من بلغ» شامل
این موارد نم شود این بیان، بیان دقیق و بیان متین است که ایشان فرمودند و ما هم همین را اختیار کردیم این هم تنبیه چهارم

بود.

این بحث اخبار «من بلغ» ی دو تنبیه دیر نیز دارد که این را خود آقایان دنبال بنید؛ فردا به عنوان وفات حضرت
معصومه(س) قرار دادشده چون تاریخ ولادت و وفات آن حضرت معلوم نیست اما روی بعض از قرائن احتمال فردا را به

عنوان وفات حضرت معصومه قرار دادند و حوزهی ما و همه برکات علم که در این حوزه مقدسه قم وجود دارد مرهون این
قبر مطهر است لذا برای تجلیل از آن حضرت، فردا بحث تعطیل است. روز چهارشنبه ان شاء اله به عنوان آخرین درس در

سال هشتاد و نه، بحث تفسیر برقرار است.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


