
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آیات معاد 1 »

در تاریخ ۰۱ دی ۱۳۸۹

آیات معاد
جلسه 1 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات «معاد»

قبل از تعطیلات وعده دادیم که ان شاء اله بعد از تعطیلات با توفیق اله بحث تفسیری را در روزهای چهارشنبه آغاز کنیم؛ من
به نظرم رسید که آنچه که شاید از ی جهات اولویت داشته باشد ی بحث موضوع باشد و در این بحث موضوع هم به نظرم

رسید که آیات «معاد» را در قرآن مورد بررس قرار بدهیم ان شاء اله؛ که هم فوائد علم زیادی بر آن مترتب است و هم فوائد
عمل زیادی و هم فوائد دنیوی بر آن مترتب است و هم فوائد اخروی.

خاطره ای از مرحوم والد(ره): دلیل اعتقاد ما به آیت اله بروجردی(ره) باور واقع ایشان به «معاد» بود

بحث «معاد» بحث بسیار مهم است و اگر اعتقاد انسان به مساله «معاد» حل بشود بسیاری از امور دیر انسان حل خواهد
شد من فراموش نم کنم گه از مرحوم والدمان(ره) ی وقت سئوال کردم که وجه اینه این همه اعتقاد دارید به مرحوم آیت

اله العظم بروجردی(ره) چیست؟ آیا غیر از جهات علم جهات دیری هم در نظر شما هست یا نه؟ فرمودند بله، مرحوم آقای
بروجردی(ره) کس بود که «معاد» را باور داشت و جلوی خودش م دید و در این مرحله بود؛ خوب این خیل مهم است و

معلوم م شود  که این مطلب مطلب نیست که به آسان برای انسان حاصل بشود. بنابراین این بحث، بسیار بحث مهم هست
حالا ما تا چه مقدار بتوانیم توفیق پیدا کنیم ان شاء اله این بحث را شروع م کنیم و این بست دارد به اینه خدای تبارک و

تعال چقدر ما را در این مساله موفق کنند.

اجتماع مباحث گسترده «معاد» در کتاب بحار الانوار جلد ششم، هفتم و هشتم

ی از نات که در مباحث «معاد» مطرح است عناوین گسترده ای است که در این بحث مطرح است اگر بخواهید این عناوین
را در ی جا مجتمعا ببینید شاید بتوانیم بوییم بهترینش همین کتاب بحار الانوار مرحوم علامه مجلس(ره) است؛ مرجوم

مجلس(ره) در جلد ششم، هفتم و هشتم مباحث مربوط به «معاد» را مطرح کرده است.

دأب علامه مجلس(ره): ابتدا نقل آیات، سپس توضیحات، تفسیر و در ادامه ذکر نات پیرامون آیات

آن وقت م دانید که دأب مرحوم علامه مجلس(ره) این است که در هر باب اول آیات که مربوط به آن باب هست آن آیات را
ایشان عنوان م کند و بعد ی توضیحات و تفسیری و نات را در مورد آن آیات بیان م کنند و بعد وارد روایات شوند؛ در

همین که حالا من ی عناوین اجمال اش را عرض کنم تا ی مقداری در فضای بحث قرار بیریم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2201
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


بررس اجمال عناوین ابواب جزء ششم کتاب بحار الانوار

در جز ششم کتاب «بحار الانوار» در ص 116 آنجا «ابواب الموت» را شروع م کنند 

     باب اول در «ابواب الموت» این آیه را شروع م کنند آیه سوم یا دوم سوره مل «الذی خلق الموت و الحیاة لیبلوکم
ایم احسن عملا و هو العزیز الغفور»

     در باب چهار «حب لقاء اله و ذم الفرار من الموت» را مطرح م کنند یعن همین که انسان حب به لقاء اله داشته باشد،
در اینجا شش آیه از آیات قرآن را آوردند؛ البته نم خواهیم بوییم همه این آیات که ایشان آوردند بر طبق مدعای ایشان هم

درست است و تطبیق م کند اما به هر حال شش آیه را در اینجا آوردند.

     در باب پنجم ‐من فقط کلیاتش را م گویم که ی مقدار ببینید چه عناوین مهم در باب «معاد» مطرح است‐ بحث از
الموت» کیست و «احواله و اعوانه و کیفیة نزعه للروح»؛ ایشان شش آیه در اینجا عنوان م کنند و «مل الموت» م مل»

کنند.

     در باب ششم بحث «سرات الموت و شدائده و ما یلحق المومن و الافر عنده»، یازده آیه مربوط به «سرات الموت»
مطرح م کنند.

     در باب هفتم ی باب ایشان آورده یعن «ما یعایر المومن و الافر عند الموت» اما آیه ای برای آن ذکر نرده؛ آن وقت این
موضوع مطرح است که ببینیم که آیا ایشان آیه ای پیدا نرده و واقعاً رضوان خدا بر مرحوم مجلس(ره) باد که این همه اطلاع و
این وسعت اطلاع داشتند و مرحوم مجلس(ره) کس نبوده که فقط کتابها را جمع آوری کرده باشند؛ خود همین انتخاب آیات با

این عناوین ببینید چه مقدار انس فراوان با قرآن لازم دارد، تا اینه این آیات را و آن زمان هم که این دستاه های امروزی
نبوده؛ باید از ذهن و از انس که مرحوم مجلس(ره) با قرآن داشته کم گرفته است.

     در باب هشتم «احوال البرزخ و القبر و عذابه و سئواله» اینجا ایشان شش آیه آورده است.

     در باب نهم «ف جنة الدنیا و ناره» پنج آیه در اینجا ایشان ذکر کرده اند.

ایشان در اواخر جز ششم بحار ابواب المعاد شروع م شود از ص 295 به بعد 

     باب اول «اشراط الساعة» یعن علائم قیامت و نشانه های قیامت هفت آیه را ایشان در اینجا آورده اند. 

     در باب دوم بحث نفخ صور را مطرح کردند یعن «نفخ الصور و فناء الدنیا و ان کل نفس تذوق الموت» ایشان در آنجا
چهارده سوره‐ حالا اینه در اینجا دیر نم گویم چهارده آیه؛ چون گاه اوقات از ی سوره ای پنج یا شش آیه آوردند؛ ایشان

چهارده سوره را در اینجا ذکر کردند و در بعض از سوره ها دو یا سه یا چهار آیه مثلا در سوره زمر از آیه 67 تا 70 

بررس اجمال عناوین ابواب جز هفتم کتاب بحار الانوار

در این مورد بعد وارد جزء هفتم کتاب «بحار الانوار» که م شویم باب «اثبات الحشر و کیفیة الحشر و کفر من انره» اصلا
خود اثبات قیامت و اثبات اینه ی روزی انسانها محشور م شوند آن وقت در اینجا در پنجاه و شش سوره آیات مربوط به

اثبات حشر آمده از اولین سوره قرآن که سوره فاتحة التاب هست آیه «مال یوم الدین» را مطرح کردند تا آخرین سوره های
قرآن.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=1&a=4


     در باب چهار از جز هفتم «اسماء قیامت» را آوردند در نوزده سوره اسما ء قیامت آمده است.

     در باب پنجم «اوصاف محشر» را ذکر کردند که م گویند یعن وقت آیات را ذکر م کنند در س سوره از سور قرآن راجع
به صفات محشر آمده 

     در باب ششم «مواقف روز قیامت» هست و «زمان مث الناس» در پنج سوره مظرح شده

     در باب هشتم «احوال المتقین و المجرمین ف القیامة» در س و شش سوره مطرح شده

     در باب نهم «یدعوا الناس باسماء امهاتهم الا الشیعة و ان کل سبب و نسب منقطع یوم القیامة الا نسب رسول اله» در دو
سوره مطرح شده

     در باب دهم بحث «میزان» را مطرح کردند که م فرمایند در چند سوره از سور قرآن مطرح است 

     در باب یازدهم «محاسبة العباد و حشر الوحوش» در دوازده سوره 

     در باب دوازدهم بحث از «سئوال عن الرسل و الامم» در دو سوره 

     در باب چهاردهم بحث «ما یظهر من رحمته تعال ف القیامة» در دو سوره 

     در باب شانزدهم بحث «تطایر کتب» را مطرح کردند بحث «شهود و انطاق جوارح» در هفت سوره

     در باب هفدهم «الوسیلة و ما یظهر من منزلة النب» جایاه پیامبر و اهل بیت(ع) در قیامت چونه است مقام شفاعت که
پیامبر دارند در دو سوره؛ این هم مباحث جز هفتم.

بررس اجمال عناوین ابواب جز هشتم کتاب بحار الانوار

در جز هشتم م رسیم 

     به باب بیست «صفة الحوض» ی آیه 

     در باب بیست و یم بحث «شفاعت» را مطرح کردند در یازده سوره از سور قرآن است 

     در باب بیست و سوم «الجنة و نعیمه» پنجاه و نه سوره

     در باب بیست و چهارم «النار» در هفتاد سوئره

     در باب بیست و پنجم «الاعراف» در ی سوره که همان سوره اعراف است 

     در باب بیست و ششم هم باب «ذبح الموت» است در دو سوره

ترتیب بحث بر طبق عناوین است که علامه مجلس(ره) آورده اند

اینها عناوین است که مرحوم علامه مجلس(ره) آوردند؛ البته اگر ما ی تفحص دیری کنیم ممن است ی عناوین دیری از
همین آیات «معاد» بدست بیاوریم مثلا باب «احیا الموت» که توسط انبیاء گذشته مطرح شده یعن خود عنوان انبیاء و مساله

«معاد» و همچنین بحث اثبات حشر را مطرح کردند؛ در قرآن خدای تبارک و نعال علاوه بر اینه ادله خیل روشن برای اثبات



قیامت در قرآن کریم آمده؛ آیات هم هست که جواب شبهات منرین معاد را م دهد؛ کلام منرین «معاد» ذکر شده و ادله آنها
ذکر شده و خدای تبارک و تعال کلام منرین «معاد» را هم پاسخ دادند و همچنین بحث اینه «معاد» جسمان است یا

«معاد» روحان است؛ این مساله هم از آیات قرآن به خوب استفاده م شود؛ 

شما ببینید همین عناوین را اگر انسان دقت بند شاید بتوانیم بوییم این عناوین به این وسعت در کمتر موضوع ما م توانیم
پیدا بنیم، این همه مطالب که از حین الموت شروع م شود تا حشر و حساب و کتاب و جنت و بهشت و تا آخر که «ذبح

مفصل و دامنه دار؛ ما بر همیبن ترتیب مرحوم مجلس شود؛ البته بحث الموت» است. عناوین بسیار گسترده است و بحث م
شروع م کنیم؛ حال بر اینه آقایان هم بدانند که ترتیب چونه است؟ روی همین ترتیب شروع م کنیم؛ حالا آن عناوین که
مرحوم مجلس نیاورده باز خودمان در لابلای مباحث آن عناوین یا آن آیات که ممن است ایشان بعض از آیات را نیاورده

باشد؛ آن آیات را ان شاء اله به آن اشاره م کنیم.

آیه اول پیرامون معاد؛ آیه دوم سوره مبارکه مل بررس

اولین آیه ای که حالا امروز م خواهیم شروع کنیم همین آیه مربوط به موت است، یعن در سوره مبارکه مل آیه دوم این
سوره اینطور شروع م شود: «اعوذ باله من الشیطان الرجیم بسم اله الرحمن الرحیم تبارک الذی بیده المل و هو عل کل

ش قدیر الذی خلق الموت و الحیاة لیبلوکم ایم احسن عملا و هو العزیز الغفور».

دو قسمت مهم آیه دوم سوره مبارکه مل بررس

این آیه «الذی خلق الموت و الحیاة لیبلوکم ایم احسن عمل» دو قسمت مهم دارد که در هر قسمت هم باید در مفرداتش بحث
شود و هم در ترکیبش و بعد هم مجموع آیه؛ 

اولین قسمت مهم آیه دوم: بررس احتمالات «احسن عملا» در آیه شریفه

مردن را و حیات و زندگ کنیم به همین معنا که: خدای تبارک و تعال خوب این آیه را بسیاری از شما در ذهن دارید و معنا م
را «خلق» کرد و غایت خلقش هم این است که «لبیلوکم ایم احسن عمل» تا امتحان بند بشر را و غایت از «خلق» خلق

احتمالات «شود که خود «احسن عملا م «از این بشر «احسن عملا ابتلاء و امتحان است، تا ببیند که در این امتحان کدامی
در آن وجود دارد و باید به آن بپردازیم.

دومین قسمت مهم آیه دوم: بررس تسری وجود ملاک در «خلق»، به وجود ملاک در «تشریع» به نحو
اولویت

ملاک موت و حیات را به جهت ی ته ای که از مجموع این آیه استفاده میشود این است که اگر خدای تبارک و تعالاولین ن
ایجاد کرد و «خلق» کرد آیا م توانیم بوییم از همین استفاده م کنیم که پس سایر امور خدای تبارک و تعال هم باید روی

ملاک باشد حت در تشریعش؛ یعن تشریع خدا هم باید روی ملاک باشد و آرام آرام از همین آیه به نحو اولویت استفاده کنیم اگر
در ی سری اموری مثل موت و حیات ملاک وجود دارد در ی امور تشریع به طریق اول باید ملاک وجود داشته باشد و

برسیم به همین قاعده ای که در فقه و اصول هم داریم یعن «الاحام تابعة للمصالح و المفاسد» آیا این مطلب را ما م توانیم
از این آیه شریفه استفاده کنیم یا نه؟ این مطلب را عنوان کردم تا در ذهنتان باشد حالا آیه را باید بررس کنیم و بعد خود آیه که

بررس اش تمام شد آن وقت به این نته م پردازیم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=67&a=2


بررس معان کلمه «خلق»؛ مجموعاً این کلمه در سه معنای «ایجاد»، «تقدیر» و «دین»  استعمال شده
است

کنیم در لغت در معان در لغت مراجعه م که در اینجاست کلمه «خلق» است؛ «الذی خلق» «خلق» را وقت اولین مطلب
مختلف استعمال شده مثلا مجموعا شاید بتوانیم بوییم در سه معنا استعمال شده

1.«خلق» به معنای «ایجاد» است یعن چیزی که نبوده بود شده به معنای آفریدن 

الذی قدر الموت» برخ» 2.«خلق» به معنای «تقدیر» است «خلق» به معنای «تقدیر و اندازه» پس «الذی خلق الموت» یعن
از مفسرین م گویند «الذی قدر الموت و قدر الحیاة» مراغ این تفسیر را کرده در جزء بیست و نهم ص 5 یعن موت را

برایش ی اندازه ای قرار داده و حیات را برایش ی اندازه ای قرار داده؛ به لغت که مراجعه م کنیم در کتب لغت آنجا هم این
احتمال که «خلق» به معنای «تقدیر» باشد ذکر شده است. 

‐        در کتاب «مقاییس اللغة» م گوید «خلق» دو معنا دارد ی: «تقدیر الش» اصلا در «مقاییس اللغة»«خلق» به
معنای آفریدن را نیاورده و فقط «تقدیر الش» را آورده 

‐        در کتاب «مصباح اللغة» نقل م کند از ازهری که وی چنین گفته یعن ابتداء م گوید: «لا تجوز هذه الصفة بالالف و
اللام لغیر اله» حالا این هم ی بحث است که ما مطرح م کنیم که آیا صفت «خلق» و خالق را به غیر خدا میشود اطلاق

آورید «الخلق» فقط برای خداست و «اصل الخلق التقدیر» معنای اصل با الف و لام م کرد یا خیر؟ ازهری گفته وقت
را برای مش چرم یریم یاندازه ب گویند یعن خلق»«تقدیر» است؛ «یقال خلقت الادیم للسقاء» ادیم همان چرم را م»

سقا «اذا قدرته له» یعن چرم را قبل از اینه انسان بِبرد برای او اندازه بیرد؛ بعد هم اشاره م کند که معنای دومش این است
که از نبود او را به بود آورده

فقدره» از خود قرآن استفاده م فرماید «و خلق کل ش که در آن آیه ای که م در خود قرآن کریم آنجای        ‐
شود«تقدیر» ی مرتبه ای بعد از «خلق» است و این برای لغویین این مرتبه قبل گاه اوقات مورد توجه نبوده و مورد غفلت

واقع شده فر کردند خود «خلق» به معنای«تقدیر» است؛ نه، خود «خلق» به معنای «تقدیر» نیست بله «تقدیر» ی مرتبه ای
بعد از «خلق» است یا باید بوییم «تقدیر» ی «خلق» حساب شده است یعن ی چیزی که از نبود به بود م آید منتها با

اندازه ی معین و با شل معین و با خصوصیت معین؛ 

به عبارت اخری: ما ی ایجاد داریم و ی «خلق» داریم ایجاد یعن همینطور ی ش ای را بوجود آورن؛ حال این ش چیست
ن است برای آن موجد هم اصلا روشن نباشد؛ مثلا الان شما یدارد مم چه خصوصیت ر در آن ندارد و این شکاری دی
غذای دارید درست م کنید و این غذا به ی نتیجه ای م رسد حال چه م شود این را شما نم دانید اینجا آن را م گویند
شما ایجاد کردید اما نم گویند شما «خلق» کردید «خلق» آنجای است که ش ای که م خواهد موجود بشود قبل الایجاد

خصوصیاتش و اندازه اش معین باشد اینجا تعبیر به «خلق» است؛ لذا نم شود بوییم «خلق» به معنای تقدیر است «خلق»
هر کجای هست «تقدیر» هم هست «خلق» در مورد خدای تبارک و تعال این چنین است؛ «خلق» در مورد خدا همیشه همراه

که دارد ی فقدره» اما «خلق» در مورد غیر خدا، «تقدیر» در آن وجود ندارد؛ آن کس تقدیر» است فلذا دارد «خلق کل ش»
چیز جدیدی که تا حالا نبوده ایجاد کند نم داند اندازه اش چونه است و خصوصیاتش چه جور است و ماهیتش چه جور

است لذا او فقط برایش اطلاق ایجاد م شود؛ پس اینه حالا در «مصباح اللغة» اول آمده فرموده «اصل الخلق التقدیر» این
چنین نیست.

‐        در کتاب «لسان العرب» آنجا نقل م کند م گوید: «قال ابوبر ابن الانباری الخلق ف کلام العرب عل وجهین
احدهما الانشاء عل مثال ابدع» یعن معنای اول «خلق»، انشاء و ابداع است «و الآخر التقدیر» بعد م گوید: «فتبارک اله



احسن الخالقین معناه احسن المقدرین» این «احسن الخالقین» معنایش این نیست که خدا خالق و غیر خدا هم خالق است؛ نه
معنایش «احسن المقدرین» است؛ بنابراین وقت که به لغت مراجعه م کنیم م بینیم «خلق» را به معنای ایجاد و ابداع آوردند

و به معنای «تقدیر» آوردند 

3.        «خلق» به معنای «دین» و گاه اوقات کلمه «خلق» را در دین هم استعمال کردند «لا تبدیل لخلق اله» حالا در
بعض از تفاسیر وارد شده «ای لدین اله «فلیغیرن لخلق اله» به معنای «دین اله» تفسیر شده 

اشال و جواب

«مستشل»: اینجا خلق به معنای مفعول نیست؟ «استاد»: بالاخره به این معنا استعمال شده در «دین» استعمال شده 

«مستشل»: ی از مصادیقش دین است؟ «استاد»: بله ی از مخلوقات خداست وجه جمعش با معان دیر همین م شود؛
ببینید این معنای سوم این طور نیست که ی معنای در مقابل آنها باشد ی از مخلوقات اله که به صورت مقدر و منظم و
مشخص هست «دین» خداست که در ی اندازه مشخص است؛ نه اینه بوییم خود «دین» ی معنای است که در مقابل

ابداع است و در مقابل «تقدیر» است. 

نتیجه کلمه خلق؛ خلق ایجادی است که در آن تقدیر وجود دارد 

نتیجه کلمه «خلق» این شد که «خلق» عبارت است از ایجادی است که در آن «تقدیر» وجود دارد و هر ایجادی را نم گویند
«تقدیر» و این معنای «خلق» است 

اشال و جواب

«مستشل»: در «خلق» و «برء» چه م شود و ظاهرا مفسرین فرق گذاشتند «استاد»: حالا اینجا ی عناوین دیری هم وجود
دارد.

بررس فرق بین عناوین وارده در مقام

همانطور که عرض شد اینجا ی عناوین دیری هم وجود دارد که این هم اگر به کتب لغوی مراجعه کنیم بعض هایش را
متعرض شدند مثلا عنوان «خلق» عنوان «ایجاد» عنوان «احداث» عنوان «ابداع» عنوان «تقدیر» عنوان «جعل» عنوان

«اختراع» عنوان «توین» و همین عنوان «برء» فرق بین اینها چیست؟ آیا اینها الفاظ مترادف با یدیر هستند؟ یعن ما بجای
«خلق» اگر گفتیم «اوجده اله» یعن ماده ایجاد را آوردیم یا «احدثه اله» یا «ابدعه اله» یا جعل آوردیم بجای «خلق الذی»

«خلق لم الموت و الحیاة» یا «خلق الموت و الحیاة» و بوییم «جعل الموت و الحیاة» فرق بین اینها چیست؟

مرحوم مصطفوی(ره): در تمام این موارد ی خصوصیت وجود دارد

اینجا ی کلام را این مرحوم آقای مصطفوی(ره) در کتاب «التحقیق ف کلمات القرآن الریم» دارند خودتان به آن مراجعه
کنید؛ ایشان در آنجا این طور ادعا م کنند که در تمام این موارد ی خصوصیت وجود دارد و م گوید که: «الاصل الواحد

به ی مة» ایجاد شکیفیة مخصوصة بما اوجبته ارادته و اقتضته الح عل در ماده «خلق»«ایجاد الش هذه الماده» یعن ف
کیفیت خاص بر طبق آنچه که اراده او و حمت او اقتضا م کند؛ آن وقت م گوید ایجاد را که م آورند م گویند «ال جهة

الایجاد عل الایجاد من جهة الحدوث»؛ خود ابداع «اشارة ال چیز جدیدی است و «احداث ال ابداع الوجود» که این ی
کیفیة لم یسبقها غیره» یعن غیر از این شخص، فرد دیری این را ایجاد نرده البته کلمه «برء» را ایشان در آنجا نیاورده بعد

م فرمایند «فهذه الخصوصیة ملحوظة ف موارد استعمال المادة» این خصوصیت یعن این «ایجاد الش عل کیفیة



مخصوصة» در موارد استعمال ماده هست هر جا کلمه «خلق» بیاید هست «و لیس مفهوم التقدیر او الملاسة او البدع او
وییم «تقدیر» یکنند که ما ب ار مالتمامیة او الاستواء من مصادیق الاصل الواحد» ایشان اینجا مساله مصداقیت را هم ان
از مصادیق است «بل بلحاظ تحقق الایجاد عل خصوصیة معینة» اینه ایجاد در آن خصوصیت معین هست ی جهت خاص
در آن در نظر گرفته م شود کلام که ایشان دارند حالا وقت هم گذشته ایشان دقت خوب در اینجا کردند اما ما ی تامل در

کلامشان داریم که حالا این ماده «خلق» را ببینید و نتیجه اش را ان شاء اله جلسه بعد عرض م کنیم. 

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه


