
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۶ دی ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 179 

يمحالر نمحه الرال مبِس

یادآوری؛ بررس اشالات بر نظریه مشهور پیرامون اخبار من بلغ و رد نظرات
ایشان

اشالات كه بر بیان مشهور و تفسير مشهور از اين اخبار من بلغ بود، اينها را بيان كرديم.

اشال هفتم بر نظریه مشهور از سوی محقق خوی(ره)

يك اشال باق مانده، كه اين اشال در كلمات بعض از بزرگان از جمله مرحوم آقاي خوئ(ره) در كتاب «مصباح الاصول»
است.

محقق خوی: بیان مشهور صحیح نیست زیرا دلیل که در مقام جعل حجیت برای ی ش است، دو جهت دارد1. ملغ کردن
احتمال خلاف 2. بنا گذاشتن بر اینه مودای طریق همان واقع است

ايشان در جلد دوم کتاب «مصباح الاصول» صفحه 319 مفرمايند: اين بيان مشهور درست نيست براي اينه عبارت ايشان
اين است که:«لأن لسان الحجية انما هو إلغاء احتمال الخلاف و البناء عل أن مؤدى الطريق هو الواقع»، لسان حجيت، اگر يك

دليل مخواهد بيايد چيزي را حجت قرار بدهد، این دو نته در آن وجود دارد، هر جاي كه يك دليل در مقام جعل حجيت براي
يك طريق يا براي شيئ هست اين دو جهت در آن وجود دارد: «جهت اول»:«الغاء احتمال خلاف» است يعن اگر شما احتمال
بدهيد كه اين مطلب مطابق با واقع نباشد اين احتمال را مگويد به آن توجه نن. وقت شارع بخواهد خبرواحد را حجت قرار

بدهد و ما احتمال مدهيم كه خبر واحد مطابق با واقع نباشد ول شارع با حجت قرار دادن خبر واحد اين احتمال خلاف را
الغاء مكند «جهت دوم»:و همچنين نتهي دوم كه اين هم متفرع بر نتهي اول است بايد بنا بذاريم بر اينه اين خود واقع

است «و البناء عل أن مؤدى الطريق هو الواقع كما ف أدلة الطرق و الأمارات، لا فرض عدم ثبوت المؤدى ف الواقع، كما هو
لسان هذه الاخبار».

محقق خوی: مفروض اخبار من بلغ در فراز «و ان لم یقله»، عدم وجود و ثبوت مودی در واقع است و این با لسان جعل
حجیت سازگار نیست؟!

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ایشان مفرمايد اين روايات من بلغ مفروضش این است كه «و إن لم يقله»، مفروضش عدم ثبوت مودي در واقع است، پس اين
با لسان حجيت سازگاري ندارد «فهو غير مناسب لبيان حجية الخبر الضعيف ف باب المستحبات»، اين مناسبت با اينه بويد

خبر ضعيف را در باب مستحبات حجت قرار بدهد ندارد. البته دير بحث در اين نيست كه بوئيم مبنا در آنجا چيست؟ ايشان
مخواهند بويند هر دليل كه مخواهد بيايد چيزي را حجت قرار بدهد اين دیر نباید این باشد که مفروض این است كه و لو

ران هست، يعنو دي ه اين بيان با طريقيت و امثال اينها‐ كه مبناي خود مرحوم نائيناي در واقع نباشد، البته و لو اينمود
جمع ديري،‐ سازگارتر است. اما متوقف بر اين مبنا و مبناي طريقيت فقط نيست.

پس خلاصهي فرمايش مرحوم آقاي خوئ اين شد که این به عنوان اشال هفتم است يعن تقريباً مشود گفت كه شش اشال
بر مشهور وارد كرديم و اين هم مشود اشال هفتم و اين اشال این است كه در اين اخبار من بلغ يك مطلب مفروض واقع

شده و آن مطلب عدم وجود مودي در واقع است «من بلَغَه ش‌َء من الثَّوابِ علَ (ش‌َء من الْخَيرِ) فَعملَه كانَ لَه اجر ذَلكَ (و انْ
كانَ رسول اله ص لَم يقُلْه)» ، اين «و ان لم یقله» همين است كه ايشان مفرمايد مفروض این است كه بوئيم مودي در واقع

نيست. در حال كه دليل كه مخواهد بيايد چيزي را حجت قرار بدهد بايد بيايد بويد احتمال خلاف را كنار بذار و احتمال
خلاف را الغاء كند و آنچه كه الآن هست بويد اين را «بمنزلة الواقع»شما آن را ببيند. اين خلاصهي اشال ايشان بود. 

سه مناقشه بر اشال محقق خوی(ره) بر نظر مشهور

مناقشه اول: اشال محقق خوی در صورت وارد است که اخبار من بلغ، مقید به فراز «و ان لم یقله» باشد در حالیه اخبار من
بلغ، مقید به فرض «و ان لم یقله» و عدم وجود واقع نیست. «اشال اول»: اين اشال، به نظر ما وارد نيست و آن اينه جهت

اصلاش این است كه دليل حجيت ـ يعن اخبار من بلغ ـ نمآيد در اينجا بويد در اين فرض باز ما مگوئيم «كان له اجر
ال مرحوم آقاي خوئد كند اين اشد كند به اين فرض، اگر بخواهد به این فرض مقيخواهد مقينم ، «قُلْهي نْ لَما ذلك»، اين « و
وارد است كه «و انْ لَم يقُلْه»، يعن با فرض اينه تقيد به اينه واقع وجود ندارد؛ اما مقيد به اين نمكند، بله مفرمايد «كانَ
لَه اجر ذَلكَ»، حالا ممن است در واقع باشد و ممن است در واقع هم نباشد! پس نمآيد مقيد به «عدم» بند. به عبارت دير:

نسبت اين خصوصيت عنوان «لابشرط» را دارد نه عنوان «بشرط لا» را داشته باشد، اگر عنوان «بشرط لا» را داشت این با
لسان حجيت سازگاري ندارد، اما این عنوان «لا بشرط» را دارد این اولا: اشال اول كه در اينجا نسبت به اين فرمايش به ذهن

مرسد.

تصویب ف ن است به یشود؛ هر چند ممكه در واقع مستحب نيست، مستحب م مناقشه دوم: با اخبار من بلغ، فعل
الجمله منجر شود

م فرعخواهند بيايند اينجا از آن حكه م ال دوم این است كه اساساً در همين اخبار من بلغ آنهايال دوم»: اشاش»
استحباب را استفاده كنند، آنها مگويند ولو در واقع نيست اما با اخبار من بلغ هست مشود، يك فعل كه در واقع مستحب
نيست با اخبار من بلغ مستحب مشود، اگر يك روايت ضعيف آمد دلالت بر استحباب يك فعل كرد ولو در واقع همين عمل

مستحب هم نباشد اما اخبار من بلغ اين را مستحب مكند. بنابراين اينها مخواهند بويند چيزي كه در واقع نيست یعن «و انْ
لَم يقُلْه»، با اخبار من بلغ، واقع پيدا مكند، منته در باب مستحبات؛ يعن حالا و لو اين قول را بعداً مآئيم بررس مكنيم كه
قول مرحوم آخوند است كه مگويند ولو در واقع هم نباشد اما با اخبار من بلغ عنوان استحباب را پيدا مكند ممن است يك
«تصويب ف الجملة»، آن هم در باب مستحبات به وجود بيايد اما نه در مطلق موارد، بله فقط در خصوص باب مستحبات.

اين دو اشال.



مناقشه سوم: اشال محقق خوی بر مبنای جعل طریقیت برای امارات است؛ اما اگر حجیت امارات از باب منجزیت و
معذریت باشد دیر مساله احتمال «الغاء احتمال خلاف» و «واقع سازی مودی» وجود ندارد 

«اشال سوم»: حالا اشال سوم را هم که وجود دارد بررس كنيم؛ آيا اينجا كس متواند به مرحوم آقاي خوئ بويد كه اين
زيت و معذّريتيت امارات از باب منجت براي امارات است، اما اگر ما آمديم گفتيم حجال شما روي مبناي جعل طريقياش
است كه خود مرحوم آخوند قائل است، اگر ما آمديم مسئلهي منجزيت و معذريت را درست كرديم، دير اين مسئلهي «الغاء

احتمال خلاف» يا «بناء بر اينه مودي عنوان واقع» را دارد دير نيست!

جواب مناقشه سوم: در باب امارات و اصول هر مبنای داشته باشیم همه در این معنا مشترکند که شارع نم تواند عدم وجود
مودی را در واقع فرض کند؛ پس اشال سوم وارد نیست

داشته باشيم، محقق خوئ توانيم جواب بدهيم كه بالأخره ما در باب امارات و اصول، هر مبنايال را اينطور محالا اين اش
مفرمايند كه نمشود شارع چيزي را حجيت قرار بدهد و فرض هم كند در واقع وجود ندارد!، حالا فرق نم کند که حجيت را

زيت و معذريت قرار بدهيم و یا از باب ايجاد مصلحت در سلوك قرار بدهيم یعناز باب طريقيت قرار بدهيم و یا از باب منج
مصلحت سلوكيه يا مبان ديري كه چند مبنا بود كه در سالهاي گذشته مبان حجيت در باب امارات و اصول را مفصل بحث

کردیم؛

اما همهي اينها در اين معنا مشتركند كه شارع نمتواند عدم وجود مودي را در واقع فرض كند؛ و ايشان روي اين نته تيه
مكند و مفرمايد: شارع در اخبار من بلغ، عدم وجود مودی را در واقع فرض فرموده و اين فرض با اينه در مقام حجيت و

شارع م ال اول و دوم كه ما عرض كرديم یعنه: بايد برگرديم به همان دو اشيت باشد سازگاري ندارد. خلاصه اینجعل حج
گوید به بینه عمل کن و ما احتمال م دهیم بینه مطابق با واقع نباشد مثلا شارع م گوید ید اماره ملیت است اما احتمال

خلاف هم م دهیم ول اینه شارع خودش بیاید در فرض که م خواهد بینه را حجت قرار بدهد بوید من بینه را حجت قرار
م دهم «مع فرض عدم مطابقته للواقع» و این که م فرماید «مطلقاً» این بر م گردد به لا بشرط یعن خلط که برای مرحوم
هم ندارد شارع م ه واقعبا فرض این شده همین است ایشان این طور خیال کردند که اینجا بشرط لا است یعن آقای خوی

خواهد حجت قرار بدهد. خوب ما م گوییم با فرض اینه واقع ندارد چه چیزی را م خواهد واقع قرار بدهد؛ خوب م گوییم
با فرض اینه الان واقع ندارد چه چیزی را م خواهد حجت قرار بدهد؟ م گوییم این عنوان لا بشرط را دارد نه عنوان بشرط لا

و اگر لابشرط شد در تمام امارات و امثال اینها م آید یعن شارع م گوید بینه حجت است و م خواهد مطابق واقع باشد یا
نباشد، و یا ید حجت است م خواهد مطابق واقع باشد یا نباشد و یا خبر واحد حجیت دارد م خواهد مطابق با واقع باشد یا

نباشد البته شارع خارجا م داند که غالبا اینها مطابق با واقع است و این را م داند اما اگر غالبا مطابق نباشد باز جعل حجیت
برای اینها عقلای نیست؛ در حجيت خبر واحد مقيد به اين نيست كه مطابق با واقع باشد، شما در کفایه خوانده ايد که خبر واحد

حجت است «حت مع الظن بالخلاف»، يعن شما 80 درصد داريد كه اين اشتباه است اما براي شما حجت است، بينه حجيت
دارد«حت مع الظن بالخلاف». 

نتیجه ی اشالات وارده؛ بطلان نظریه مشهور

بعد از اينه بطلان نظريهي مشهور روشن شد كه حالا ما يك جهت اينه اشالات را ذكر كرديم و حدود هشت اشال بر
نظريهي مشهور وارد شده است، لذا برای اينه آقايان ذهنشان كاملا از نظريهي مشهور دور بشود و ما اصلا چيزي به نام

«تسامح در ادلهي سنن» نداريم.



ب: بررس نظریه شیخ انصاری 

بعد از نظريهی مشهور، نظريهی دوم را كه مطرح م كنيم نظريه ی مرحوم شيخ اعظم انصاري(ره) است؛ مرحوم شيخ در
كتاب رسائل چاپهای قدیم ص دویست و س لازم به ذکر است که كلام شيخ را بايد مفصل نقل كنيم تا ببينيم مرحوم شيخ در

كتاب رسائل چه فرمودند؟ ببينيد شیخ هم در كتاب رسائل در بحث برائت و در تنبيهات برائت به مناسبت مسئلهی قاعده تسامح
در ادلهی سنن را مطرح كرده و هم يك رسالهی مستقلهای در بحث تسامح در ادلهي سنن دارد كه قبلا در حاشيهي «اوثق

الوسائل»، آنجا صاحب اوثق تمام رساله شیخ را آورده بود، اما حالا در اين تراث شيخ اعظم كه چاپ شده در رسائل فقهيهی
شيخ، آنجا شاید ص 137 رساله تسامح در ادله سنن را مطرح كرده. ما فعلا آنچه را كه شيخ در كتاب رسائل مطرح كردند آنرا
در اينجا مطرح م كنيم؛ چون كلام شيخ در رسائل يك مقداري مفصل است و گاه اوقات كتب را كه مبينيد، بعض آمدند

قسمت اول كلام شيخ را گفتند. یعن گفتند شيخ اين را مگويد و بعضها هم فقط قسمت آخر كلام شيخ را گفتند، حالا ما كلام
شيخ را بيان م كنيم.

محقق انصاری(ره): اگر خبر ضعيف منشأ احتمال وجوب شد، دير نيازي به اخبار احتياط نيست؛ از این رو از اخبار من بلغ
م توان استفاده کرد که انجام فعل موعود به ثواب، مستحب است.

مرحوم شيخ مفرمايند: اولين مطلب این است كه در بحث شبهات وجوبيه كه ما در بحث«اصالة البرائة» داريم مفرمايد: اگر
يك خبر ضعيف منشأ احتمال وجوب شد، اينجا دير نيازي به اخبار احتياط نيست و نيازي به اينه بوئيم اخبار احتياط دلالت

بر استحباب شرع احتياط دارد نداريم، بله مفرمايند «لورود بعض الأخبار باستحباب فعل كل ما يحتمل فيه الثواب».
اخباري داريم كه «ما يحتمل فيه الثواب» آن فعلش مستحب است، بعد اشاره مكنند به همين اخبار من بلغ و اخبار را ذكر

مكنند و مفرمايند: از اين اخبار من بلغ ما متوانيم استفاده كنيم كه اين فعل كه بر او وعدهي ثواب داده شده انجامش
مستحب است.

محقق انصاری(ره): اینه از اخبار من بلغ م توان استفاده کرد که انجام فعل موعود به ثواب، مستحب است، حاوی سه
اشال است.

بعد بر اين نتيجه سه تا اشال مكنند، از ميان اين سه اشال، اشالات دوم و سوم را رد مكنند؛ اما اشال اول را مپذيرند.

اشال اول: ترتب ثواب کاشف از استحباب نیست؛ این اشال، اشال واردی است و در اینجا ثواب متفرع است بر بلوغ و یا
اینه بلوغ، داع بر ایجاد عمل باشد پس خود عمل مستحب نیست بله به قید «طلب» و «التماس ثواب» مستحب است و این

همان حم عقل است

عل ال «بأنّ ثبوت الأجر لا يدلفرمايند: اين اشال اول»: اين است كه ترتب ثواب كاشف از استحباب نيست، ماش»
الاستحباب الشرع»، اگر در يك جا گفتند اينجا اجر و ثواب هست، اين ملازمه ندارد با اينه بوئيم آن فعل عنوان مستحب

شرع را دارد و مفرمايند اين اشال، اشال واردي است. ببینید اين مطلب بايد در ذهن شريفتان باشدكه ما در فقه میوئيم
اگر شما يك عمل را به قصد تقرب انجام داديد ولو در آن قصد تقرب هم معتبر نيست، مثلا در شستن لباس قصد قربت لازم
نيست اما اگر شما گفتيد من «بقصد تقرب إل اله» اين لباس را مشویم، شارع به خاطر همين قصد، به شما ثواب مدهد،

اما این ثواب معنايش اين نيست كه اين شستن الآن مستحب شد! نه چنین نیست و استحباب از آن استفاده نمشود، و
مفرمايند اين اشال در اينجا هست، بعد كه اين اشال را مپذيرند در توضيح همين اشال مفرمايند: «الظاهر من هذه



الاخبار كون الثواب متفرعاً عل البلوغ و كونه الداع عل العمل»، مفرمايند از اين روايت استفاده مشود كه ثواب متفرع
است بر اين «بلغه» یعن «من بلغه شء من الثواب فعملَه»، اين متفرع بر بلوغ است یا بالاتر م فرمایند این متفرع بر این است

که این عنوان بلوغ، داع براي ايجاد عمل باشد!

یعن «من بلغه شء من الثواب فعملَه»، ایشان مفرمايد ظهور در اين دارد كه آنچه كه داع بر انجام است همين است كه به
گوش اين ملف رسيد كه اين مقدار ثواب دارد، مفرمايند اولا ظاهر روايات این است بعد مفرمايند علاوه بر اينه ظهور خود

تعابير اين هست، در بعض از روايات به صورت تقييدي آورده، «و يؤيده تقييد العمل ف غير واحد من تلك الأخبار بطلب قول
النب(ص)»، در بعض از روايات هم دارد «فعمله طلب قول النب(ص)»، يا در بعض از روايات اين است كه «التماس الثواب

الموعود»یعن«عمل بالتماس ثواب الموعود».

شيخ مفرمايد اين قید و این قيود معنايش اين است كه اين ثواب را در صورت به اين آدم مدهند كه این آدم اين عمل را به
«طلب قول النب(ص)» بياورد، اين عمل را به التماس آن ثواب بياورد، پس خود عمل مستحب نيست لذا اگر اين قيد در ترتّب

اين ثواب معتبر است، كشف از اين مكند كه خود عمل مستحب نيست. به عبارت دير: شيخ مخواهد بفرمايد اگر در يك
جاي ثواب بر «خود عمل» مترتب شد، گفتند آقا اگر كس اين عمل را انجام بدهد، فرض كنيد اين ثواب برايش مترتب است، ما

اينجا بعيد نيست كه بوئيم از ترتب ثواب، كشف از استحباب عمل مكنيم اما آنجاي كه ثواب بر خود عمل مترتّب نيست بله
يك عنوان و يك قيدي در آن دخالت دارد، معلوم مشود كه تمام اين جهت، روي آن قيد است، اينجا دير كشف از استحباب

عمل ندارد.

خوب شیخ به اينجا كه مرسند مفرمايند حالا كه اين ثواب متفرع بر عمل مقيد به اين عنوان است، مفرمايد اين همان حم
عقل است، «و من المعلوم أن العقل مستقل باستحقاق هذا العامل المدح او الثواب»، وقت برويم سراغ عقل و به آن بوئيم اگر

يك كس يك عمل را به رجاء اینه پيامبر فرموده انجام بدهد و يك عمل را به رجاء اینه خدا فرموده انجام بدهد و یا يك عمل را
به «رجاء المطلوبية» انجام بدهد، عقل مگويد همين سبب استحقاق مدح يا استحقاق ثواب م شود. 

محقق انصاری(ره): از اخبار من بلغ دو احتمال استفاده م شود: 1. احتمال استفاده اصل ثواب 2. احتمال استفاده ثواب
خاص

در دنبالهي مطلب، مرحوم شيخ مفرمايد: «احتمال اول»: از اين اخبار من بلغ يا ما استفاده مكنيم «اصل ثواب» را، «من
بلغه شء من الثواب فعملَه كان له اجر ذلك»، يعن به او ثواب مدهند و «ثواب خاص» را م گوییم دلالت ندارد، به گوشش

خورده اين اينقدر ثواب دارد، «كان له اجر ذلك» پس اصل ثواب به او داده مشود، اين احتمال اول. «احتمال دوم»: اين است
كه بوییم اين روايات ظهور در استحقاق ثواب خاص دارد كه شيخ هم مفرمايد بعض از رواياتش ظهور در اين معنا دارد.

بررس هر دو احتمال: 

بررس احتمال اول: اگر اخبار من بلغ، اصل ثواب را دلالت کنند پس با حم عقل یسان م شود و این عین امر به احتیاط
است. نتیجه وحدت اخبار من بلغ با اخبار احتیاط این است که هر دو ارشاد به حم عقل اند حالا روی هر دو احتمال مسئله را

بررس مكنند؛ م فرمايند: «فإن كان الثابت ف هذه الأخبار أصل الثواب، كانت مؤكدةً لحم العقل بالاستحقاق»، عقل مگويد
اگر كس عمل را براي اينه به رجاء مطلوبيت مولا انجام بدهد استحقاق دارد، اگر گفتيم اخبار من بلغ هم اصل ثواب را دلالت
دارد پس با حم عقل يسان مشود. خوب مگوئيم اين راجع به ثوابش. اما اينه شارع آمده اين فعل را اينجا طلب كرده این



چه عنوان دارد؟ یعن «فعملَه» يا «فصنع»؛

شیخ مفرمايد: «و أما طلب الشارع لهذا الفعل»، اين دو صورت دارد؛ خوب کلام شیخ اعظم را دقت فرمایید؛ شيخ مفرمايد
مسئلهی ثوابش را که حل كرديم یعن اگر اصل ثواب را دلالت دارد پس با حم عقل يسان م شود و اين مسئله كه شارع آمده

گفته اين فعل را انجام بده، اگر «عل وجه الإرشاد لأجل تحصيل هذا الثواب الموعود فهو لازم للاستحقاق المذكور و هو عين
الأمر بالاحتياط» اگر شارع حالا كه گفته اين فعل را انجام بده، به عنوان ارشاد براي رسيدن به اين ثواب است، مفرمايد: اينجا

اين لازمهي اين استحقاق است، يعن لازمهي اينه كس به رجاء مطلوبيت بخواهد كاري را انجام بدهد، لازمهاش انجام فعل
است و اگر فعل را انجام ندهد اصلا نمشود اين رجاء مطلوبيت باشد. به عبارت دير مفرمايد: اگر كس مخواهد به اين

ثواب برسد بايد بالاخره اين فعل را انجام بدهد، بعد مگويد «وهو عين الامر بالاحتياط».

در نتيجه، نتیجه اين شد كه تا اينجا اخبار من بلغ با اخبار احتياط، «اخوک دین فاحتط لدينك» ي شد، از این نظر ي شد که
همان طوري كه اخبار احتیاط، عنوان ارشادي را دارد، اين اخبار من بلغ هم عنوان ارشادي را پيدا مكند، «ارشاد ال حم

العقل» است یعن عقل مگويد اگر كس فعل را به «رجاء المطلوبية للمولا» انجام بدهد پس استحقاق ثواب دارد و شارع هم
مگويد «من بلغه شء من الثواب عل شء من الخير فعمله كان له اجر ذلك». اين در صورت كه بوئيم شارع اين فعل را به

عنوان ارشاد براي تحصيل ثواب طلب كند. 

بررس احتمال دوم: اگر اخبار من بلغ، ثواب خاص(استحباب) را دلالت کنند؛ اين لازمهي حم به تنجز ثواب و استحباب
شرع نيست در این صورت این روایات شبیه آیه «و من یطع اله و رسوله» هستند الا اینه آیه اطاعت حقیقیه است و اخبار

من بلغ اطاعت حم؛

«احتمال دوم»: این است كه بوئيم شارع اين فعل را به عنوان يك فعل مطلوب شرع و مستحب شرع طلب كند«و إن كان
ز ثواب نيست، يعنم به تنجم بتنجز الثواب»، اين لازمهي حالمعبر عنه بالاستحباب فهو غير لازم للح وجه الطلب الشرع عل

لازمهي اينه اگر شارع بخواهد اين ثواب را بدهد و بويد اين فعل هم بايد مستحب شرع باشد، چنين چيزي نيست، «لأن هذا
الحم، تصديق لحم العقل بتنجزه فيشبه قوله تعال و من يطع اله و رسوله يدخله جنات تجري [من تحتها الانهار]»،

مفرمايد: اين آيهي شريفه چونه است؟ كه خدا مفرمايد كس كه اطاعت خدا و رسول مكند، خدا او را در جنّات خودش
داخل مكند؛ اين دخول در جنات و اين ترتّب ثواب، كشف از اين نمكند كه خود اين اطاعت خدا يك مستحب شرع است؛

ه است «و ما نحن که عبد فيه وعدٌ علالإطاعة الحقيقية» در اين آيهی شريفه وعدهی بر اطاعت حقيقي إلا أن هذا وعد عل»
الإطاعة الحمية»، در اخبارمن بلغ اطاعت حم است، اطاعت حم چيست؟ «و هو الفعل الذي يعد معه العبد ف حم

المطيع» فعل که عبد در حم مطیع واقع بشود «فهو» در اطاعت حمیه «من باب وعد الثواب عل نية الخير... الت يعد معها
العبد ف حم المطيع من حيث الانقياد» خلاصه اینه: پس ببينيد شيخ مفرمايد: ما اگر گفتيم اخبار من بلغ اصل ثواب را

دلالت دارد، دير اين اخبار من بلغ عنوان ارشادي را پيدا مكند و خصوصاً اگر گفتيم اينه شارع مفرمايد«من بلغه شء من
الثواب فعملَه»، بيايد اين فعل را انجام بدهد بوئيم «فعملَه» از باب ارشاد به تحصيل ثواب است، اما اگر «فعمله» را گفتیم

عنوان استحباب را دارد گفتيم اين ترتّب ثواب دیر کاشفیت از اين استحباب ندارد همان طور كه در آيهي «ومن يطع اله» اين
چنين است، فقط فرق «من يطع اله» و اخبار من بلغ در این فرض اين مشود كه «من يطع اله» در باب اطاعت حقيقيه است

و اخبار من بلغ در باب اطاعت حميه است. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=13


جلسه آت: تبیین نظر شیخ انصاری و بررس اشالات محقق اصفهان و محقق
مشین بر نظریه شیخ انصاری

همچون مرحوم محقق اصفهان آقایان هنوز كلام شيخ ناقص است، لازم است بقيهي كلام شيخ را ببينيد، در این میان بزرگان
در جلد چهارم «نهاية الدراية»صفحه 183 و مرحوم مشين در حاشيهي كفايه در جلد دوم صفحه 128-حاشیه کفایه که پنج

جلدی چاپ شد‐ اشالات بر نظريهي شيخ دارند اين را ببينيد ان شاء اله فردا عرض مكنيم.

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


