
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۴ دی ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 173 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ان احتیاط در واجبات تعبدیه ایار در اثبات امسه مطلب و راه یادآوری؛ بررس
که بین الوجوب و غیر الاستحباب دوران دارند

بحث و مطلب دوم در تنبیه دوم این است که اگر ما از راه احتمال امر و احتمال محبوبیت نتوانیم امان احتیاط را در واجبات
تعبدیه ای ‐که احتمال وجوبش را م دهیم‐ درست کنیم؛ در ی واجب که (فعل که) دوران او غیر از وجوب و غیر از
استحباب است و عنوان عبادی را هم دارد یعن عنوان توصل را ندارد؛ حال آیا احتیاط در چنین موردی امان دارد یا خیر؟ راه
اول این بود که از راه احتمال امر، یعن قصد امر را از راه احتمال امر درست کنیم و قصد قربت را از همین راه، تصحیح کنیم
که بیان این مطلب گذشت و ما اثبات کردیم که چون «جزم به نیت» و جزم به عبادیت لازم نیست و صرف احتمال عبادی

بودنش باشد کاف است؛ لذا در اینجا امان احتیاط وجود دارد. 

بررس مطلب و راهار دوم؛ آیا م توان از اوامر وارده پیرامون احتیاط، امان
احتیاط را استفاده نمود؟

حالا بحث دوم این است که از این راه احتمال ما نتوانیم مسئله را درست کنیم؛ یعن ی فعل داریم که مردد است بین الوجوب
و غیر الاستحباب که احتمال م دهیم امر داشته باشد و اگر امر داشته باشد عنوان عبادی هم باشد. اگر واجب نباشد و امر
نداشته باشد پس عنوان عبادت هم ندارد. پس ما نحن فیه مساله بین الوجوب و غیر الاستحباب است آیا در چنین موردی از
اوامر وارد در احتیاط همچون «اخوک دین فاحتط لدین» آیا از همین امر، ما م توانیم عبادی بودن این عمل را تصحیح
،وییم که در چنین موردی بیاییم احتیاط کنیم و با قصد این امر احتیاطتوانیم ب ر آیا از این امر ما مکنیم؟ به عبارت دی

عبادی بودن عمل انجام شود و تصحیح شود؟ 

بیان راهار و مطلب دوم از لسان بعض اساطین(ره):

ی از مصادیق رجحان احتیاط، شبهه بدویه وجوبیه است که با قصد امر احتیاط، عبادی بودن عمل اثبات م شود البته
فتوای مطلق متقدمین نیز شاهد این مدعاست

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


از اساطین خواسته اند از این راه مساله را درست کنند. و م فرمایند بعض (ره) در کتاب «فوائد الاصول» ممرحوم نایین
گویند ما کاری به مسئله احتمال نداریم بله الان ی فعل است که مردد بین الوجوب و غیر الاستحباب است حال ما بیاییم از
این اوامر مطلقه وارده در احتیاط همچون «اخوک دین فاحتط لدین» بویم خوب این شبهه بدویه وجوبیه این هم ی از
مصادیقش است پس در اینجا احتیاط رجحان دارد و ما با همین قصد امر احتیاط عبادی بودن این عمل را اثبات کنیم. و
شاهد بر این معنا م فرماید: متقدمین و قدما بر استحباب احتیاط در شبهات بدویه فتوا دادند و این فتوا این بزرگان به صورت
مطلق است یعن نم گویند در شبهات بدویه اگر به داع احتمال محبوبیت انجام شود، مستحب است؛ یعن این قید، در کلام
اینها و فتوا اینها نیست. یعن م گویند هر جا شبهه کردید و احتمال وجوب دادید و دوران بین الوجوب و غیر الاستحباب هم

باشد «الاحتیاط مستحب» یعن فتوی به استحباب داده اند.

استحباب احتیاط خوب احتیاط متعلقش این است که همین عمل را بیاورید. اما دیر قید نزدند که این عمل را به داع احتمال
محبوبیت بیاورید و به داع احتمال مطلوبیت این عمل را بیاورید. یعن چنین تقییدی در کلام اینها نیست. و آن وقت این را ما
اضافه م کنیم و در کلام نایین نیست. اینه بویم هر کس که به نحو مطلق فتوای به استحباب احتیاط داده است او بخواهد
عبادی بودن را از راه همین امر احتیاط درست کند. اگر از او بپرسیم چرا این فعل را انجام م دهید و به چه قصدی این فعل
را انجام م دهید؟ م گوید به قصد امر احتیاط که این فعل تعلق پیدا کرده؛ شما مر غیر از این است که در عبادت قصد
این امر احتیاط است یعن گردید؟ امر همین امر احتیاط خواهید قصد قربت همان قصد امر است و دنبال امر م قربت م

هم جزم و یقین است و این امر دیر احتمال و تردیدی نیست. این بیان استدلال و توضیح این مطلب است. 

مناقشه محقق نائین بر ادعای بعض الاساطین:

نم توان از راه اوامر احتیاطیه، عبادیت ی عمل را تصحیح نمود.

مرحوم محقق نایین این مطلب را نم پذیرند و م فرمایند: به نظر ما از راه اوامر احتیاطیه، عبادیت ی عمل را نم توان
تصحیح نمود.

محقق نائین(ره): امر متعلق به ی عمل، اگر بخواهد عبادی باشد دو صورت دارد.
1. یا باید خودِ متعلق، عبادی باشد 2. یا باید با ی متعلق عبادی، متحد باشد تا از آن کسب عبادیت کند.

در توضیح مطلب ‐که در جاهای دیر این مطلب موثر و مفید است البته اگر کس آن را قبول کند‐ م فرمایند که: ی امری
که به ی عمل تعلق پیدا کرده اگر بخواهد این امر عبادی باشد دو صورت دارد. «صورت اول»: یا باید متعلق، خودش عبادی
باشد مثلا امر به ذات صلات تعلق پیدا کرده و صلات ی فعل عبادی است و امر چون متلقش ی امر عبادی شد، خود آن امر
هم عبادی م شود. شما اگر امتثال این امر را قصد کردید عبادت محقق م شود. «صورت دوم»: این است که متعلق امر،

خودش عبادی نباشد ول با ی متعلق عبادی متحد باشد به طوری که از آن متعلق، کسب عبادیت کند. 

بررس ی مثال برای «کسب عبادیت» از دیدگاه مشهور؛

 اگر نذر به صلات لیل تعلق بیرد و نذر و صلات لیل با هم اتحاد در متعلق پیدا کنند در اینجا هر کدام از نذر و صلات لیل از
یدیر چیزی را که فاقد آن هستند اکتساب م کنند. ایشان مثال م زنند و م فرمایند: ما ی «اوفوا بالنذور» یعن وجوب
وفای به نذر داریم؛ این وجوب وفاء به نذر ی امر توصل است و وفاء به نذر وجوب تعبدی ندارد بله وجوب توصل دارد؛
حالا اگر این نذر به صلات لیل تعلق پیدا کرد. مثلا شخص نذر کرد که من در هفته ی شب یا هر شب نماز شب بخوانم در این
مثال صلات لیل عبادی است یعن صلات لیل قبلا امر استحباب به آن تعلق پیدا کرده و این صلات لیل که عنوان عبادی را



دارد؛ الان با نذر از نظر فعل خارج ی فعل اتحاد در متعلق دارد و از نظر متعلق عنوان هم ی متعلق م شود؛ پس نذر الآن
همین نماز شب هست. بنابراین چون اتحاد در متعلق دارد ایشان م فرماید: هر کدام از دیری چیزی را که فاقد هستند اکتساب
بود اما حالا که به صلات لیل تعلق پیدا کرده و متعلق وفای به نذر و صلات لیل ی امر به وفاء به نذر قبلا توصل کند. یعن م
ر صلات لیل قبلا امر استحبابکند. به عبارت دی از صلات لیل کسب عبادیت م شود یعن شد، اینجا این امر هم عبادی م
کند یعن عبادی بود و از آن طرف صلات لیل، از وجوب وفای به نذر کسب وجوب م داشت و به خاطر آن امر استحباب
صلات لیل م آید کسب وجوب م کند بدین معنا که تا قبل از این که نذر به آن تعلق پیدا کند نماز شب مستحب بود اما حالا

واجب م شود. 

خوب ایشان م فرمایند: در اینجای که اتحاد در متعلق وجود دارد این اکتساب وجود دارد و هر کدام فاقد آن جهت که هستند
از دیری اکتساب م کنند یعن امر به وفای به نذر، فاقد عبادیت است که از صلات لیل، عبادیت م گیرد و صلات لیل فاقد
وجوب است وجوب را از امر به وفای به نذر م گیرد؛ آن وقت در توضیح م فرمایند: اینجا متعلق «ذات صلاة اللیل» است نه
«صلاة الیل بقید الاحتمال» و نه «صلاة اللیل محتمل الاستحباب» است «لا بما انها مستحبة» که این قید استحباب در متعلق،
دخالت داشته باشد. حال اگر ما بوییم امر به وفای نذر هم به همین صلات لیل تعلق پیدا کرده و اتحاد در متعلق پیدا م شود و

امر استحباب به «ذات صلاة اللیل» تعلق پیدا کرده؛

پس این روشن است و امر به وفای نذر هم به همین «صلاة اللیل» تعلق پیدا کرده؛ اگر کس بوید امر به وفای نذر به «صلاة
الیل بقید الاستحباب» تعلق پیدا کرده در این صورت م فرمایند: اگر این باشد دیر وفای به نذر امان ندارد و دیر قدرت بر
وفای به نذر ندارد؛ چون وقت نذر م کند دیر نماز شب واجب م شود و وقت واجب شد دیر نماز شب استحباب معنا
ندارد. پس ببینید ایشان ادعایشان این است هر جای متعلق دو امر، ی شء واحد شد در این صورت اگر هر کدامی از این
دو امر فاقد عنوان باشد که امر دیر آن را دارد دیری از او اکتساب م کنند؛ پس امر به وفا نذر متعلق به ذات نماز شب
است و امر استحباب هم متعلق به نماز شب است یعن ما در ادله نم گوییم که شارع م گوید که نماز شب به قید استحباب،
استحباب دارد!!!. همان طوری که «اخذ قصد الوجوب» در متعلق محال است «اخذ قصد الاستحباب» هم در مستحب محال

است. 

یعن این گونه نم شود؛ پس: همان طوری که در باب صلات، شارع نم تواند بوید «صل صلاة الواجبة». یعن شارع صلات
به قید وجوب را نم تواند واجب کند و نیز «صلاة الیل بقید الاستحباب» را هم نم تواند مستحب کند و این محال است.
بنابراین همان طوری که در واجبات امر به ذات عمل تعلق پیدا م کند در مستحبات هم امر به ذات عمل تعلق پیدا م کند.
«یستحب تستحب صلاة الیل». یعن ذات صلات لیل؛ این در این طرف قضیه. در وفای به نذر هم همین طور است یعن نذر
تعلق پیدا کرده به «ذات صلاة اللیل». نه «صلاة الیل بقید الاستحباب». چون اگر به «صلاة الیل بقید الاستحباب» باشد دیر
قدرت وفای به نذر ندارد چون تا نذر م کند واجب م شود و اگر واجب شد دیر به قید الاستحباب نم تواند بیاورد. لذا
محقق نایین م فرماید: امر به وفای به نذر به «ذات صلاة اللیل» تعلق پیدا کرده و امر استحباب هم به «ذات صلاة اللیل» تعلق
هم وجوبش را از امر به وفای نذر م گیرد و امر استحباب م پیدا کرده و امر به وفای به نذر، عبادیت را از این امر استحباب
که اگر کس گیرد. و لذا «صلاة اللیل» را الآن باید به قصد وجوب بیاورد. خوب مشهور این نظر را دارند از جمله مرحوم نایین
نذر کرد که نماز شب را بخواند وقت خواست نماز شب بخواند باید به قصد وجوب بیاورد چون بر او واجب شده و نم تواند

دیر به قصد استحباب بیاورد. 

محقق نائین(ره): اکتساب عبادیت ی امر از امر دیر، در جای است که متعلق ها واحد باشند؛ اما اگر متعلق ها واحد نباشند
اکتساب در کار نیست؛ 



بعد مرحوم نایین م فرمایند که: اکتساب عبادیت ی امر از امر دیر، در جای است که متعلق ها واحد باشد؛ اما اگر متعلق
ها واحد نباشد اکتساب در کار نیست و اکتساب موجود نیست.

بررس ی مثال برای «عدم کسب عبادیت» از دیدگاه نائین: اگر کس را برای نماز واجب یا مستحب و یا حج استحباب اجیر
کنند در اینجا امر به وفای اجاره به نماز به قید وجوب یا حج به قید استحباب تعلق گرفته ول امر به عبادت به ذات عبادت تعلق

گرفته است؛ در اینجا متعلق ها با یدیر فرق م کنند لذا اکتساب در کار نخواهد بود.

مثال که برای اینجا م زنند این است که اگر کس را برای ی عبادت واجب اجیر کنند یا برای ی عبادت مستحب اجیر
کنند؛ مثلا کس را اجیر کنند برای ی نماز واجب استیجاری یا برای ی حج مستحب. خوب در اینجا هم دو امر وجود دارد؛
ی امر به وفای به اجاره که باید به اجاره وفا کند و دوم هم آن امری که به آن نماز تعلق پیدا کرده. سپس نایین م فرماید:
امری که به نماز تعلق پیدا کرده چه وجوب باشد و چه استحباب، به ذات عمل تعلق پیدا کرده یعن امر به حج استحباب به خود
حج تعلق پیدا کرده و امر نماز به ذات نماز تعلق پیدا کرده؛ اما متعلق اجاره «ذات الصلاة» نیست و «ذات الحج» نیست بله
«صلاة بقید الوجوب» است و «حج بقید الاستحباب» است. چون با عقد اجاره شما دیری را برای این که نماز واجب بیاورد
اجیر کردید و یا برای اینه ی حج استحباب بیاورد. یعن آن که در ذمه منوب عنه هست؛ آن چیزی که منوب عنه م خواهد
نایب و عقد اجاره روی همان منعقد م شود. آن وقت نتیجه این م شود که بر خلاف آن فرض که قبلا گفتیم امر به وفای به
نذر عبادیت را از امر به صلات لیل م گیرد اینجا دیر اکتساب در این مثال در کار نیست یعن امر به وفای اجاره نم تواند
عبادیت را از امر متعلق به صلات بیرد. چون متعلق ها ی نیست یعن امر به صلات متعلقش ذات صلات است در حالیه
امر به اجاره متعلقش صلاه مقید بالوجوب است و امر به حج متعلقش «ذات الحج» است در حالیه در اجاره، اجاره «حج
بقید الاستحباب» است و «حج بقید الاستحباب» با «ذات الحج» دو تا عنوان است و «صلاة بقید الوجوب» با «ذات الصلاة»

دو عنوان است. لذا امر اجاری عبادی نیست ول امر نذری عبادی است البته اگر متعلقش صلات لیل باشد.

محقق نائین(ره): با استدلال فوق فساد گفته بزرگان ‐که فرمودند اجیر در نماز استیجاری، امر اجاری را قصد کند تا عبادتش
صحیح شود‐ روشن م شود زیرا این امر اجاری عبادی نیست و کسب عبادیت هم نرده است.

سپس مرحوم نایین م فرمایند: با بیان ما، فساد ی مطلب روشن م شود؛ ایشان م فرماید: بعض از بزرگان در اینه در
نماز استیجاری و روزه استیجاری قصد قربت چونه تمش م شود؟ اینها گفتند: همین امر اجاری را قصد کند یعن اجیر
بوید من الآن اجیر زید شدم و قصد قربت م کنم و خوب برای نماز دارد پول م گیرد پس خود نماز را قصد قربت خودش

تمش نم شود اما امتثال امر اجاری را قصد کند؛ که آن هم ی امر شرع است؛

م ونه قصد قربت از او تمشال معروف در نماز و روزه استیجاری که اجیر چبرای جواب این اش فرماید برخ م نایین
شود گفته اند: اجیر قصد کند امر اجاری را و با همین قصد امر اجاری خواسته اند صحت عبادت را درست کنند. نایین در
جواب م فرماید: این مطلب فسادش ظاهر است برای اینه این امر اجاری الان عبادی نیست و شما دنبال تصحیح عبادیت
عمل هستید و این امر اجاری اگر خودش ذاتاً عبادی بود که هیچ؛ اما خودش که عبادی نیست و ما الان برای شما روشن کردیم
که کسب عبادیت هم نرده و وقت که نه خودش عبادی است و نه کسب عبادیت کرده حال این شخص هزار بار هم قصد این
امر را بند و با قصد این امر عبادیت نمازش چه جور درست م شود؟و چه جور تصحیح م شود؟ و م فرماید این جواب که

داده اند جواب درست نیست. 



نتیجه گیری محقق نائین(ره):

 امر احتیاط نه خودش عبادی است و نه اکتساب عبادیت م کند چون وحدت متعلق در آن موجود نیست؛ بررس صور سه
گانه مساله در ما نحن فیه 

بعد نائین در آخر مطلب و در جمع بندی مطلب م فرمایند: در ما نحن فیه ما الان ی امر احتیاط داریم. این امر احتیاط نه
خودش عبادی است و نه اکتساب عبادیت م کند و برای اکتساب عبادیت گفتیم که وحدت متعلق لازم است. اما اینجا وحدت
مستحب هم نباشد، ی دهد این فعل واجب باشد یا اصلا فرمایند این شخص الآن که احتمال م متعلق موجود نیست چرا؟ م

امر احتیاط هم دارد؛ پس مسئله سه صورت دارد.

«صورت اول»: یا م گوییم این امر احتیاط نسبت به قصد قربت و عدم قصد قربت عل السویة است که این لازمه اش این
است که اصلا عبادی نباشد به بیان خودشان این است «الامر الذی یتعلق بالعمل الذی یحتمل وجوبه» یعن امری که به این
کند پس صورت اول این است که «ان یتعلق به مطلقا»، مطلقا یعن شود تعلق پیدا م که احتمال وجوبش داده م عمل

«سواء قصد به التقرب او لم یقصد».

خوب این اشالش این است که پس عبادیتش درست نم شود. «صورت دوم»: این که بوییم «ان یون مقیداً بقصد التقرب»
یعن مقید به قصد تقرب باشد. خوب م فرمایند اگر بخواهد مقید به قصد تقرب باشد این متوقف است بر این که ما عبادیتش
را قبلا احراز کنیم. «صورت سوم»: اینه بویم «مقیداً بقصد احتمال الامر» در اینجا م فرمایند اینه دیر حرف جدیدی نشد
بله دوباره برگشتیم به احتمال؟!!. اگر بوید این امر به احتیاط، عبادی بودن عمل را در صورت که قصد احتمال امر بنیم
درست م کند، اگر خود قصد احتمال کاف است پس نیاز به امر احتیاط نداریم و اگر قصد احتمال امر کاف نیست پس امر به
احتیاط هم به درد نم خورد. دقت کردید در این صورت سوم این طور شد که اگر خود احتمال امر کاف است چه نیازی
داشت پناه به امر احتیاط بردید شما و اگر احتمال امر فایده ای ندارد که ما برای شما روشن کردیم امر به احتیاط هم اکتساب

عبادیت از جای نرده؛ حال شما چونه عبادیت را در اینجا درست م کنید. 

محقق نائین(ره): نظر مشهور منطبق بر قواعد نیست.

لذا مرحوم نایین در آخر م فرماید: «فالانصاف انما یح عن المشهور من الفتوی بالاستحباب العمل الذی یحتمل وجوبه من
که اول از مشهور ذکر کردیم که مشهور م القواعد» بنابراین آن مطلب احتمال المطلوبیة لاینطبق عل غیر تقیید اتیانه بداع
گویند خود ذات عمل مستحب است و استحباب را مطلقا از اوامر احتیاط م آورند بدون اینه قصد احتمال امر بشود و قصد
احتمال محبوبیت بشود م فرماید که این منطبق بر قواعد نیست. حالا آقایان این کلام نایین بود و این چند صفحه را با دقت
ببیند؛ این بحث بحث مهم است که ما انشا اله جلسه بعد ببینیم آیا فرمایش نایین درست است یا نه؟ لذا شما اشال محقق

.را که در حاشیه «فوائد الاصول» آمده ببیند تا جلسه آت را بر مرحوم نائین عراق

و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌.


