
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۸ آبان ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 146 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

یادآوری؛ دو تقریر از استصحاب جهت اثبات برائت عقل

عرض کردیم این استصحاب دو تقریب دارد که تقریب اول را ذکر کردیم

«م فعلتقریر دوم از استصحاب؛ «استصحاب عدم ح

تقریب دوم در استصحاب این است که ما بوییم قبل البلوغ ی حم فعل در کار نبوده و بعد البلوغ هم «استصحاب عدم
حم فعل» را بنماییم؛ در تقریب اول بحث را روی «استصحاب عدم الجعل» م بردیم؛ اما در این تقریب دوم م گوییم ما و
ملفین نسبت به «وجوب دعا عند رویة الهلال» بالفعل ی حم قبل البلوغ نبوده؛ الان هم استصحاب بنیم همان عدم حم

فعل را؛ و بوییم الان هم بالفعل ما حم نداریم؛ تعبیر «استصحاب عدم حم فعل» به «استصحاب برائت یقینیه» در کلمات
بزرگان گاه اوقات در بعض از تعابیر م گویند قبلا برائت یقینه بوده الان هم استصحاب بنیم برائت یقینه را؛

در عبارات شیخ و بعض دیر از بزرگان تعبیر همین است که: آنچه که قبلا بوده، برائت یقینیه بوده، یعن بالفعل حم نبوده و
برائت یقینیه بوده و الان هم استصحاب بنیم برائت یقینیه را و ببینیم آیا این استصحاب درست است یا خیر؟

پنج اشال وارده بر تقریر دوم از استصحاب یعن «استصحاب عدم حم فعل» یا «استصحاب برائت یقینیه» در اینجا
اشالات مطرح شده که برخ از این اشالات در تقریب سابق هم جریان پیدا م کند ولو اینه در آنجا ذکر نشده و در مجموع

پنج اشال روی این تقریب دوم ذکر کردند. اشال اول، محقق انصاری(ره): در هر استصحاب مستصحب یا خودش باید
مجعول شرع باشد و یا موضوع برای اثر شرع باشد در حالیه «عدم تلیف مجعول شرع نیست و استحقاق و عدم

استحقاق عقاب اثر عقل است نه اثر شرع؟ 

«اشال اول»: اشال است که از مرحوم شیخ انصاری(ره) است که م فرماید: مستصحب در هر استصحاب یا خودش باید
مجعول شرع باشد و یا اگر ی موضوع خارج توین هست اگر مجعول شرع نیست اما دارای اثر شرع باشد؛ ادله

استصحاب دلالت بر این دارد که استصحاب در چنین موردی جریان پیدا م کند که مستصحب یا مجعول شرع باشد مثلا
کنیم و یا ی است یا نه استصحاب م کنیم این وجوب باق م را شارع قبلا جعل کرده و الان ش وجوب وییم یب

حرمت را قبلا جعل کرده و یا اگر خودش مجعول شرع نیست موضوع برای اثر شرع باشد و بوییم زید قبلا حیات داشته و
الان هم استصحاب م کنیم حیات زید را اثر شرع اش این است که تصرف در اموالش بدون اذنش جائز نیست؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در حالیه در مانحن فیه شما م گویید شارع قبلا تلیف نداشته و «عدم التلیف لیس بمجعول» عدم تلیف که عنوان مجعول
را ندارد مثل عدم حرمت؛ حرمت مجعول هست اما عدم حرمت که مجعول نیست و یا وجوب مجعول هست ول عدم وجوب

که مجعول نیست؛ به عبارت اخری عدم جعل به عنوان ی عدم ازل «لیس بمجعول شرع»؛ پس اولا: این عدم خودش مجعول
شرع نیست؛ و ثانیاً: حالا این عدم الجعل را م خواهید چه اثری روی آن بار کنید؟ م گویند اثر عدم عقاب؛ م گوییم عدم

عقاب هم اثر شرع نیست و استحقاق عقاب و یا عدم استحقاق عقاب عنوان اثر شرع را ندارد و ی اثر عقل است و از
جاری نم ال اول از محقق انصاری است و شیخ استصحاب را در عدم ازل(ره): اشاست؛ نظر محقق خراسان لوازم عقل

داند؛ نظر مختار: محقق انصاری(ره) در کتاب رسائل و ماسب، استصحاب را در اعدام ازلیه جاری م داند. 

مرحوم آخوند در تنبیه هشتم از تنبیهات استصحاب این اشال را به شیخ نسبت داده و م فرماید: شیخ استصحاب را در عدم
ازل جاری نم داند؛ در حالیه خود مرحوم شیخ هم در کتاب رسائل و هم در کتاب ماسب، استصحاب را در اعدام ازلیه

جاری م داند؟! حالا این اشال را شیخ مطرح کرده باشده یا نباشد؛

خلاصه اشال اول: مستصحب یا باید مجعول شرع باشد که اینجا مجعول شرع نیست یا باید اقلا اثر جعل شرع داشته
باشد که ندارد چون «عدم استحقاق عقاب» اثر شرع نیست؟! اشال خلاصه اش این است که مستصحب یا باید مجعول

نیست اقلا اثر جعل نیست یا اگر مجعول شرع نیست؛ زیرا عدم جعل، مجعول شرع باشد که اینجا مجعول شرع شرع
شرع داشته باشد و عدم استحقاق عقاب عنوان اثر شرع را ندارد؛ این اشال که ی از مهمترین اشالات است که در اینجا

مطرح است.

جواب اشال اول از محقق خراسان(ره): نسبت قدرت، به وجود و عدم، عل السویه است و عدم المنع من الفعل مجعول
شرع است. در جواب این اشال مرحوم آخوند در حاشیه کتاب رسائل م فرماید: اساس اشال شیخ روی اینه عدم جعل
گیرد و آن چیزی که متعلق برای قدرت قرار م مجعول نیست شاید روی این جهت است که عدم متعلق برای قدرت قرار نم
گیرد «فعل» است و «عدم»، متعلق برای قدرت قرار نم گیرد و بعد مرحوم آخوند اشال کرده که نسبت قدرت به وجود و

عدم عل السویة است. 

اگر به وجود ش ای قدرت تعلق پیدا کرد یعن اگر وجودش مقدور بود عدمش هم مقدور است و اگر جعل حرمت مقدور شد
عدم الجعلش هم مقدور است! این اشال را مرحوم آخوند در آنجا مطرح کرده و بعد خود آخوند معتقد شده که اگر ما

مستصحب را «عدم المنع من الفعل» قرار بدهیم و بوییم این فعل قبلا منع نداشت و این عدم المنع آخوند م گوید مجعول
شرع است و اگر مجعول شرع بود دیر نیازی به ترتب اثر شرع نداریم .

عرض کردیم این ی بحث است که هم در رسائل و کفایه خوانده اید و اگر ان شاء اله برسیم به بحث استصحاب آنجا آقایان
م گویند که مستصحب یا باید مجعول شرع باشد و اگر مجعول شرع شد دیر همه آثار بر آن مترتب است و یا اگر مجعول

شرع نیست آثار شرعیه بر آن مترتب باشد و آخوند م فرماید اینجا ما اثبات کردیم این، عنوان مجعول شرع را دارد چون
متعلق قدرت واقع م شود و عدم الجعل مقدور است لذا عنوان مجعول را دارد محقق عراق(ره) با تایید نظر محقق

خراسان(ره) م فرماید: رفع یا ابقاء عدم الجعل به ید شارع است پس مقدور برای ملف است و مرحوم محقق عراق در نهایة
الافار در ج 3 ص 339 ایشان هم همین بیان مرحوم آخوند را دارد و م فرماید: این عدم الجعل رفعش یا ابقائش به ید شارع

است یعن شارع م تواند این عدم را رفع بند و حم و جعل بیاورد و م تواند این عدم را ابقا بند و حالا که رفع و ابقائش به
ید شارع است این مقدور برای ملف است تحقیق مطلب: منظور شیخ این بوده که عدم الجعل عنوان و قابلیت مجعول شرع را

ندارد، نه اینه در تعلق قدرت و مقدور بودن باشد؟ 

اینجا برای تحقیق مطلب ما باید این بحث را مطرح کنیم که آیا بحث در اینجا در تعلق قدرت و مقدور بودن است؟ و آیا اینه



شیخ اعظم(ره) فرموده است که در اینجا مستصحب مجعول شرع نیست آیا مرادش این است که مقدور نیست –چون عنوان
عدم را دارد‐ تا بیاییم این حرفهای مرحوم آخوند و مرحوم محقق عراق را مطرح بنیم؟

یا اینه نه، اشال شیخ و آنچه که در نظر شیخ است مطلب دیری است و آن مطلب که صاحب منتق الاصول هم تفطن به این
مطلب پیدا کرده ؛ آن است که مرحوم شیخ بحث مقدوریت یا عدم مقدوریت را مطرح نم کند بله م خواهد بوید عدم

الجعل عنوان مجعول شرع را ندارد و قابلیت برای جعل شرع را ندارد و اینه شارع در اینجا حرمت را جعل نرده نم توانیم
بوییم این عدم جعل الحرمة این خودش مجعول شرع؛ و عدم قابلیت برای جعل شرع را ندارد و وقت که علت الجعل نباشد

و وقت جعل حرمت نباشد از آن، عدم الجعل، انتزاع م شود؛

ما ی وقت است که در باب عدم م گوییم عدم مانند وجود محتاج به علت است و بوییم«عدم العلة علة للعدم» کما اینه
مرحوم محقق اصفهان ی همچنین نظریه ای را دارد که عدم هم محتاج به علت است؛ ی وقت این است که م گوییم نه،
همین که علت وجود موجود نشده است همین سبب م شود که عدم در اینجا استمرار پیدا بند و این مطلب را در حمت

تسامح وییم «عدم العلة علة للعدم» این یه باین گویند که در خود این قضیه تسامح وجود دارد یعن متعالیه و فلسفه هم م
است و علت و معلول مساوق با وجود است و در امور وجودیه است و ما نم توانیم در امور عدمیه این را مطرح کنیم و حالا

که اینچنین است م گوییم خود عدم نیازی به علت ندارد و وقت نیازی به علت نداشت، عدم چیزی نیست که تا جعل به او تعلق
پیدا بند و عدم اصلا یعن چیزی که نیست چه چیزی به آن تعلق پیدا بند تا ما بوییم این عدم مجعول برای شارع است.

نداریم که مستصحب حتما باید مجعول شرع و روای به محقق انصاری(ره): در باب استصحاب دلیل قرآن جواب مبنای
باشد و یا اگر مجعول شرع نبود حداقل دارای اثر شرع باشد بله اگر مستصحب قابلیت تعبد شرع را داشته باشد کفایت

م کند که در اینجا این قابلیت وجود دارد.

پس استصحاب صحیح است خوب این بیان اگر مرحوم شیخ مرادش این باشد جواب که در اینجا م شود داد این است که باید
نداریم که مستصحب ما حتما باید مجعول شرع و روای وییم در باب استصحاب ما دلیل قراننیم و بدر مبنا خدشه وارد ب

باشد و یا اگر مجعول شرع نیست دارای اثر شرع باشد بله اگر مستصحب قابلیت تعبد شرع را داشته باشد یا به عبارت
ساده تر قابلیت انتساب به شارع را؛ اگر همین اندازه مستصحب قابل انتساب به شارع باشد و بوییم شارع قبلا وجوب را
نیاورد و این «عدم جعل الوجوب و عدم جعل الحرمة» این ی امری است منسوب به شارع است و همین در استصحاب

کفایت م کند و در استصحاب آن چیزی که هست آن است که مستصحب قابلیت تعبد شرع داشته باشد و اینجا قابلیت تعبد
شرع را دارد.

و در نتیجه از این نظر اشال بر این استصحاب وارد نیست خلاصه اشال شیخ انصاری: عدم، مقدور ملف نیست؛ خلاصه
جواب محقق خراسان: همانطور که وجود مقدور است، عدم هم مقدور است. پس خلاصه این شد که: برخ در این اشال

شیخ خیال کردند که اشال شیخ روی این است که این عدم مقدور ملف نیست و جواب داده شده نه، همانطور که وجودش
مقدور است عدمش هم مقدور است و همانطور که ابقائش به ید شارع است رفعش هم به ید شارع است و مرحله دوم این است

که بوییم شیخ م گوید: باید این مستصحب مجعول شرع باشد و اینجا عدم الجعل قابلیت برای مجعول بودن ندارد و حالا
عرفا هم همین طور است یعن به عرف بوییم آیا شارع این عدم را جعل کردند؟ 

م گویند نه، عدم که دیر جعل نم خواهد بله وجود، اثبات و حرمت نیاز به جعل دارد و اگر وجود و حرمت را جعل نرد
م شود «عدم الوجوب و عدم الحرمة» یعن دیر شارع نم آید ی جعل نسبت به خود عدم تعلق پیدا بند و همین که وجود
گوییم عدم عدم المنع که مستصحب هست ، مجعول شرع وید، مب شود؛ اگر این را کس جعل نشد از این عدم استفاده م
کنیم و م نداریم که به شیخ هم همین را عرض م وییم بر این هم دلیلنیست چون قابلیت تعلق جعل را ندارد اما اگر بیاییم ب



گوییم در استصحاب آن مقداری که لازم است این است که مستصحب قابلیت انتساب به شارع را داشته باشد «من حیث انه
م فعلوجوب را یا ح م فعلگوییم شارع در حال صغر ح شارع»و اینجا عدم جعل در حال صغر انتساب به شارع دارد و م

حرمت را جعل نرده لذا از این نظر این استصحاب اشال ندارد.

«اشال دوم» این استصحاب نافع در مقام نیست؛ زیرا استصحاب م گوید: ظاهراً این جعل وجود ندارد و نم تواند به
صورت قطع احتمال عقاب را نف کند لذا باید دوباره به قاعده قبح عقاب بلا بیان تمس گردد که در این صورت نیازی به
استصحاب نیست اشال دوم که در اینجاست این است که م گویند این استصحاب نافع در مقام نیست و فایده ای ندارد

برای اینه شما با استصحاب نتیجه م گیرید عدم وجود جعل را ظاهراً؛ یعن استصحاب ی عناون ظاهری را دارد و متفل
این است که: عدم ظاهرا جعل بشود و وقت این چنین شد م گوییم پس ظاهرا این حم نیست اما ممن است واقعا باشد و
اگر واقعا باشد احتمال عقاب وجود دارد و شما به مقصود خودتان نم رسید زیرا مقصود شما از استصحاب، این است که

بویید در اینجا عقاب وجود ندارد و با استصحاب دنبال این هستید که قطع به عدم القعاب پیدا بنید و بویید اگردر اینجا این
فعل را مرتب شدید در واقع هم حرام باشد شما عقاب ندارید؛

اما استصحاب این را نم گوید، زیرا استصحاب م گوید این جعل ظاهرا وجود ندارد و نم تواند به صورت قطع احتمال
عقاب را نف کند؛ بوییم این کار را نند چه اشال بوجود م آید؟ م گوییم اشالش این است که باید پناه ببریم به قاعده

گوییم چه چیزی م نیم مب توانیم ما احتمال عقاب را نف وییم هنوز با استصحاب ما نماگر ب قبح عقاب بلا بیان»؛ یعن»
تواند احتمال عقاب را نف بند م گوییم قاعده «قبح عقاب بلا بیان»؛ پس باید دوباره پناه ببریم به قاعده «قبح عقاب بلا بیان»؛

و اگر به این قاعده پناه بردیم دیر نیازی به استصحاب نداریم و دیر وجه برای مراجعه به استصحاب وجود ندارد؛ پذیرش
اشال دوم در صورت که استصحاب اصل باشد و الا اگر از امارات باشد و یا مثبتات اصول عملیه حجت باشد، در این

صورت قطع به عدم عقاب حاصل م شود بله مستشل هم م گوید این اشال روی این مبناست که استصحاب را طبق
نظریه مشهور «اصل» بدانیم اما اگر استصحاب را از «امارات» دانستیم یا گفتیم «مثبتات اصول عملیه» حجیت دارد آن وقت

در این صورت قطع به عدم پیدا م کنیم؛ این خلاصه اشال.

دو جواب از اشال دوم 

جواب اول: وقت با استصحاب اثبات شد که منع نیست لازمه اش این است که در اینجا عقاب وجود نداشته باشد و عقاب از
با استصحاب اثبات کردیم و روشن کردیم که الان منع لوازم منع و تحریم است در جواب، جواب اول این است که وقت

نیست لازمه روشن این است که در اینجا عقاب وجود نداشته باشد و عقاب از لوازم منع و تحریم است و وقت با استصحاب
.کنید این اولا ولو در مرحله ظاهر وجود ندارد اینجا قطع به عدم عقاب پیدا م کنید تحریم احراز م

جواب دوم: اشال در صورت است که مستصحب عدم المنع من الفعل باشد نه اینه مستصحب خود ترخیص شرع باشد
ثانیاً: اگر مستصحب را خود ترخیص شرع گرفتیم چطور در جواب دوم م گوییم این اشال در صورت است که مستصحب

را عدم المنع من الفعل بدانید اما اگر مستصحب را خود ترخیص دانستید و بویید این زمان که صب بوده ترخیص داشته و
شارع فرموده «رفع القلم عن الصب» و با این رفع برای صب ترخیص را جعل کرده و حالا هم استصحاب م کنیم ترخیص را

گوید «هذا مباح» و ترخیص و اذن شرع که شارع م وجود ندارد و جای ر قطعا عقابباشد دی که ترخیص شرع و جای
م دهد اینجا دیر عقاب به هیچ وجه وجود ندارد اینهم اشال دوم .

«توضیح اول»: این اشال این است که م گوییم با استصحاب شما نف عقاب نم توانید بنید و م گوییم جواب دوم، اگر
مستصحب را ترخیص قرار بدهیم م توانیم نف عقاب بنیم. «توضیح دوم»: درباره «رفع القلم» برخ قائلند که نف م کند



الزام را و برخ هم م گویند ترخیص م آورد و از کلمات شیخ هم حت استفاده م شود و حت حدیث رفع یا «رفع القلم عن
الصب» ترخیص م آورد. 

سایر اشالات وارده بر تقریر دوم استصحاب 

دو سه اشال دیر مانده که لزوم ندارد که همه را بیان کنیم. مهمترین اشال بر تقریر دوم استصحاب: در اینجا وحدت قضیه
متیقنه و مشوکه وجود ندارد؛ زیرا قضیه متیقنه، ترخیص در صب است؛ ول قضیه مشوکه ترخیص در بالغ است؟!!!

و آنچه که م خواهیم به عنوان اشال اصل بر این استصحاب بیان بنیم این است که در استصحاب باید موضوع باق باشد
یا تعبیر م کنند به اینه وحدت قضیه متیقنه و مشوکه و در اینجا مساله اینچنین نیست و وحدت قضیه متیقنه و مشوکه

وکه ترخیص در بالغ است و موضوع در قضیه متیقنه صبقضیه مش است ول نیست؛ زیرا قضیه متیقنه ترخیص در صب
اوقات ی وکه بالغ است و آن وقت این ار در استصحاب خواندید که در باب موضوعات گاهاست و موضوع در قضیه مش
موضوع ی عنوان در آن مقومیت در نظر عرف داردبطوری که اگر این عنوان از بین برود موضوع از بین رفته است مثلا اگر
شارع فرمود «رفع القلم عن الصب» عرف م فهمد که صب بودن دخالت در موضوع دارد بطوری که اگر صباوت از بین رفت

هستند که اینها در موضوع دخالت ندارند و با تغییر آنها موضوع عوض نم اوقات عناوین شود بله گاه موضع عوض م
شود مثلا اگر مولا گفت «اکرم العالم القائم» یعن این عالم که ایستاده اکرامش بن یعن اگر این عالم نشست عرف نم گوید
اینجا موضوع عوض شده و اگر نشست ی موضوع دیری شد نه، «قائم و قاعد و نائم و یقظان» و اینها در این دخالت ندارد

و از حالات وعوارض است و مقوم موضوع نیست. حالا اگر ما در ی موردی ش کردیم که ی عنوان مقوم و یا مقید
موضوع هست یا نه؟ 

ما در اینجا هم حق استصحاب کردن را نداریم زیرا استصحاب در جای کند یعن در اینجا مثل همان صورت اول را پیدا م
است که حتما موضوع باق باشد و وحدت قضیه متیقنه و مشوکه باشد و جای که وحدت قضیه متیقنه و مشوکه نیست یا

بودن یقینا دخالت در موضوع دارد خوب وقت گفت صب کس بقا موضوع برای ما محرز نیست مثلا در همین جا اگر ی
صب بودن از بین رفت موضوع تغییر پیدا م کند و قابلیت استصحاب ندارد ؛

حالا اگر کس گفت ما نم دانیم! ما م گوییم این شخص خارج یا این ملف وجوب دعا عند رویة الهلال قبلا در زمان
کودک برای او نبوده و حالا که بالغ شده بوییم موضوع ذات این شخص است و صب بودن و بالغ بودن اینها مثل حالات

عارض باشد یعن مثل قائم بودن و قاعد بودن باشد م گوییم خیل خوب اگر ش کردیم این مقوم است یا از حالات عارضیه
کردیم بین مقومیت و عدم المقومیت باز در اینجا برای ما بقاء موضوع محرز نیست و وقت است و مقومیت ندارد و اگر ش

که بقا موضوع محرز نشد دیر در اینجا نم توانیم استصحاب بنیم.

نتیجه: بر طبق اشال آخر، این استصحاب قابل جریان نیست؛ نتیجه این م شود این استصحاب روی این اشال قابلیت
جریان ندارد اما روی اشالات دیری که مطرح کردیم در جلسه گذشته یا این جلسه آنها تماما قابل جواب است اما روی این

جهت که عرض کردیم استصحاب جریان ندارد.

نتیجه نهای: رد استصحاب بر اثبات برائت عقل و اثبات قاعده «قبح عقاب بلا بیان» بر برائت عقل پس تنها دلیل که برای دلیل
عقل برائت ما م توانیم ذکر کنیم قاعده «قبح عقاب بلا بیان» است و اینجا دیر ادله اصول ها تمام م شود و ان شاء اله

فردا ادله اخباری ها را بیان م کنیم آقایان حتما پیش مطالعه بفرمایید .



و السلام علیم و رحمة اله و برکاته.


