
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده ضمان يد »

در تاریخ ۱۲ مهر ۱۳۸۵

قاعده عل الید
جلسه 9 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نقد فرمايش مرحوم بروجردي 

فرمايش مرحوم محقق بروجردى(اعل اله مقامه الشريف) را ملاحظه فرموديد، چند مناقشه در فرمايش ايشان به ذهن م‌رسد ‐
در عين اين كه نات دقيق و بديع در كلام ايشان بود ‐ اما اين مناقشات را عرض م‌كنيم.

نقد اول: 

اولين مناقشه اين است كه عقلاء در باب ديون و در باب ضمانات دو اعتبار ندارند. اينطور نيست كه عقلاء يك عنوان را بعنوان
ذمه اعتبار كنند و عنوان ديرى را بعنوان عهده اعتبار كنند، و حال آنه لازمه فرمايش ايشان، بله صريح كلام ايشان اين است

كه عقلا در باب ديون و در باب ضمانات دو اعتبار دارند، در باب ديون وجود ذمه را اعتبار م‌كنند و در باب ضمانات وجود
عهده را اعتبار م‌كنند. لن اين نته وجود دارد که همانطور كه ايشان فرمودند؛ در باب ديون، چيزى به نام اشتغال ذمه داريم
اما به نام ضمان نداريم، در باب ديون م‌گوييم ذمه مديون مشغول شده است اما نم گوييم كه المديون ضامن. اينجا بايد چه

بوييم؟ بايد اين نته را در اينجا روشن كنيم كه ما بايد بوييم، «عهده»، كه «عهده» يك عنوان عام است.

اين عهده گاه به يك امر جزئ تعلق پيدا م‌كند و گاه به يك امر كل، ما عهده را به يك معناى عام م‌گيريم و مساوى با
ضمان نم گيريم. از نات كه در كلام ايشان وجود دارد و محل مناقشه است اين كه عهده را مساوى با ضمان گرفته اند، و

حال آنه «عهده» ‐ همانطورى كه ازكلمات مرحوم آخوند و مرحوم اصفهان بدست آورديم ‐ يك عنوان عام است، اين
عنوان عام قد يتعلق بامر جزئ خارج، م‌گوييم عهده دار اين مال باشد، که اين نتيجه اش ضمان م‌شود، اما قد يتعلق بامر

كل آنجا كه به امر كل تعلق پيدا م‌كند آنجا را از اول بوييم اشتغال عهده يا اشتغال ذمه. بعبارة اخرى؛ م‌توانيم ذمه را ي از
مصاديق عهده قرار دهيم. عقلا نيز همين كاررا دارند، ذمه يك عنوان مباين با عهده نيست بله از مصاديق عهده است. و باز به

يك تعبير دير؛ «عهده» گاه به جزئ تعلق پيدا م‌كند و گاه به كل، آن مواردى كه به كل تعلق پيدا كرد، م‌توانيد از آن
موارد تعبير به ذمه.

نقد دوم: 

اشال دوم اين است كه ايشان در ادامه كلامشان فرمودندكه عهده قد يتعلق بامر كل و سپس اين امر كل را در عقد الضمان
منحصر كردند با توضيح كه ديروز داديم ‐. به نظر م‌رسد كه با توجه به مطلب اول كه گفتيم عهده يتعلق بامر كل، اما اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/49
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


كل ه در تمام معاوضات اين چنين است؛ در تمام معاوضات كليه در آنجا كه يك بيعاختصاص به عقد الضمان ندارد، بل
انجام م‌دهيد آنجا هم عهده وجود دارد. اساساً شما مر نم فرماييد «العقد هو العهد» اصلا ي از معان مهم عقد عهد است.

 اوفُوا بِالْعقُودِ را تفسير م‌كنيد «اى اوفوا بالعهود»، عقد بمعناى عهد است، ما عقدى نداريم كه در آن عهد و عهده و تعهد
نباشد، آن وقت ادعايمان اين است كه در تمام عقود معاوضيه عهده هست، عهده به يك امر كل هم تعلق پيدا م‌كند، بايع عهده

دار اين شده است كه يك مبيع كل را تحصيل كند و در اختيار مشترى قرار دهد.

پس اشال دوم اين است كه عهده كه به امر كل تعلق پيدا م‌كند، از كلام ايشان استفاده شده است که اين منحصر به عقد
الضمان است و فرمودند در عقود معاوضيه ما ضمان نداريم، فرمودند اين معناي كه ما براى ضمان م‌كنيم در عقود معاوضيه

جريان ندارد. 

ما عرض م‌كنيم كه عهده به كل تعلق پيدا م‌كند و اختصاص به عقد الضمان هم ندارد، نظيرش در همين عقود معاوضيه
است. همين جا اين نته را عرض كنيم آنچه را كه مرحوم شيخ درماسب بعنوان ضمان معاوض قايل هستند و بعض از
محشين مثل مرحوم آخوند و مرحوم اصفهان قبول كردند و بعض دير، به نظر م‌رسد اصلا ضمان در باب معاوضه در
معاوضات كليه يك امر عقلاي است. در معاوضات و بيع معين، يك ش معين را م‌فروشد در مقابل يك ثمن معين، اينجا

نم توانيم عهده و ضمان را بياوريم، اما در معاوضات كليه م‌توانيم بوييم اين ذمه اشتغال پيدا م‌كند به يك مبيع كل، ضمان
در آنجا معنا دارد و اين يك امر عقلاي است. 

اساساً ما نم توانيم عقدى را پيدا كنيم كه عهد و عهده نباشد ما عهده را به معناى اعم از ضمان و غير ضمان م‌گيريم. شما كه
عهده را بمعناى ضمان تفسير م‌فرماييد، اين چه عهدى است كه بخواهد در آن ضمان نباشد؟ بايد متلزم شويد به اين كه حتماً

در آن ضمان وجود دارد.

نقد سوم: 

اشال سوم اين است كه ايشان عهده را مساوى با ضمان گرفتند، در حاليه عهده يك عنوان عام دارد، عهده يك امر اعتبارى
است كه هم در بين عقلا اثر ضمان بر آن مترتب م‌شود و هم آثار دير مثل اثر تليف بر آن بار م‌شود، اينه ما عهده را

مساوق با ضمان قرار دهيم درست نيست.

نقد چهارم: 

جهت دوم در اين اشال اين است كه م‌فرمايند اين ضمان موضوع براى دو حم تليف است، يعن عقلاء ضمان را موضوع
دو حم تليف قرار داده اند. اين حرف هم قابل قبول نيست عقلا ضمان را موضوع براى دو حم تليف قرار نمدهند، بله

عقلاء مسأله عهده را مطرح م‌كنند، براين عهده آثارى مترتب م‌شود، که از آثار وضعيه آن تعبير به ضمان م‌كنيم، آثار تليفيه
هم بر او مترتب م‌شود. اما اين كه عقلاء خود ضمان را موضوع براى دو حم تليف قرار دهند اين در نزد عقلا معهود نيست.

نتيجه بررس کلام مرحوم بروجردي(ره)

اينها اشالات ثلاثه يا اربعه اى است كه ما با دقت توانستيم بر فرمايش آقاى بروجردى ذكر كنيم. حالا شما ملاحظه بفرماييد اين

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


اشالات ما وارد هست يا وارد نيست، ولو اين كه والد بزرگوار ما(دام ظله) در كتاب قواعدفقهيه، كلام مرحوم بروجردى را
پذيرفته اند و خيل هم به اين نظريه مرحوم آقاى بروجردى اعتنا دارند. اما به نظر م‌رسد اين اشالات بر ايشان وارد است.
نتيجه كه تا اينجا م‌گيريم ما نظر مرحوم شيخ و علامه و آخوند و نائين و اصفهان و بروجردى را در باب ضمان گفتيم، يك

نظريه دير باق مانده است اين را هم بيان كنيم، بعد كه اين نظريه را ذكر كرديم آن وقت بايد يك جمع بندى كنيم و ببينيم از بين
اين انظار ‐ با توجه به اشالات كه بر بعض از اينها وارد كرديم ‐ نظر صحيح كدام م‌تواند باشد؟

فرمايش مرحوم امام(ره) 

آخرين نظر، نظر امام(رضوان اله تعال عليه) در كتاب البيع، جلد اول، صفحه 506 است. ‐ يك بحث بسيار مفصل دارند که
از صفحات حدود 380 اين بحث شروع م‌شود ‐ عنوان بحث اين است كه م‌فرمايند بعد از اين كه مشهور م‌گويند اگر مال

ديرى در يد انسان تلف شد اگر مثل است مثل، اگر قيم است قيمت، فرمودهاند ما از حديث عل اليد هم همين را استفاده
م‌كنيم ‐ كه خود اين يك بحث است كه ما بعداً ان شااله به ترتيب به او م‌رسيم ـ . بعد فرمودهاند كه در باب اتلاف هم

همينطور است «من اتلف مال الغير فهو له ضامن»، آنجا هم اگر اين مال متلَف مثل بود، ضمان به مثل است و اگر قيم بود
ضمان به قيمت است، ذكر فرمودند كه ما يك دليل عقل يا نقل بر اين كه كيفيت ضمان در همه موارد بايد بنحو واحد باشد

نداريم.

يعن م‌فرمايند امان دارد كس بويد از عل اليد ما مثل و قيم را استفاده م‌كنيم، اما در جاي كه اتلاف است ضمان
منحصر به قيم است، بعض از بزرگان مثل مرحوم ايروان اين نظريه را دارند كه ضمان فقط مربوط به ماليت و قيمت است

و نقلا كه عقلا فرمايد ما يك دليل‌شود ‐ اما ايشان م‌ات و مباحث زيادى است كه در كتاب البيع مطرح مكه اينها ن ‐
بوييم كه كيفيت ضمان در باب يد، در باب اتلاف و در ساير ضمانات بايد به نحو واحد باشد، ما چنين دليل نداريم، پس بايد

ببينيم از ظاهر ادله چه چيزى استفاده م‌شود. مقدمات كه حدود صد صفحه عنوان كردند تا به تحقيق كه رسيدند، که فرمودند
ما، هم در موارد يد و هم در موارد اتلاف، از روايات كه دلالت بر ضمان در تمام اين موارد دارد استفاده مکنيم كه خود عين بر
عهده مالك است، در باب يد م‌گوييم عل اليد ما اخذت ،«ما اخذت» همان عين خارج است، خود اين عين بر عهده است ،

در باب اتلاف م‌گوييم من اتلف مال الغير فهو له ضامن يعن نسبت به آن مال ضمان وجود دارد.

البته مفرمايند در باب اتلاف، اكثر روايات ظهور در همين معنا دارد، يك روايات هم هست كه از آن بوى تعارض م‌آيد که از
آن استفاده م‌شود كه خود مال بر ذمه و بر عهده مالك نيست، که مرحوم امام آن روايات را جواب م‌دهند و م‌فرمايند

بالاخره نتيجه اين م‌شود كه جع طوائف روايات وارده در باب اتلاف را که در نظر بيريم از آن استفاده م‌كنيم كه عين آن مال
بر عهده ضامن هست.

 بعد كه اين را بيان م‌كنند م‌فرمايند اين ظاهر با يك اشال مهم عقل مواجه است و عقلا يا عقلائياً نم شود براي او اين
ظاهر را متلزم شد، هم در عل اليد و هم درباب اتلاف و هم در باب ضمان. ي از نات رئيس فرمايش ايشان در مقابل مشهور

از بزرگان و فقها همين است.

قول مشهور در مراد از عل اليد 

مشهور قايل هستند به اين كه وقت شما بر مال غير يد پيدا كردید (كه يد بعداً معنا م‌شود) خود اين مال خارج بر عهده شما
مآيد. آن وقت به مشهور م‌گوييم بعد كه اين مال تلف شد، شما م‌گوييد همان مال را بايد داد، آن مال كه الان وجود ندارد،



م‌گويند مثل يا قيمت بمنزله آن مال است، اداء المثل، اداء نفس الشء است، اداء القيمة، اداء نفس الش هست، يك چنين
توجيه را ذكر م‌كنند.

نقد مرحوم امام بر قول مشهور 

ايشان اين بحث تحقيق ضمان را در صفحه 506 عنوان كردند، اما اين مطلب را در صفحه 379 عنوان فرموده اند، آنجا
م‌فرمايند كه شما كه م‌فرماييد عين اين مال بر عهده مآيد، ما چهار احتمال در اين كلام م‌دهيم، که هر چهار احتمالش باطل

است. احتمال اول اين است كه بوييم اين مال بقيد وجوده الخارج بر عهده م‌آيد، شما بر يك مال يد پيدا كرديد بوييم بقيد
وجوده الخارج، مقيداً به اين قيد بر عهده مآيد. م‌فرمايند اگر اينطور بوييم بعد از اين كه تلف شد دير وجود خارج ندارد،

پس بعد از اين كه تلف شد چون دير وجود خارج و اين قيدش از بين رفت دير ضامن چيست؟ بنابر اين احتمال م‌فرمايد
فلابد ان يسقط ضمانه بتلفه.

احتمال دوم اينه بوييم مراد از اين «ما اخذت»، ماهيت معرات عن الوجود است، اصلا كارى به وجود آن نداريم، اينه آنچه
كه بر عهده م‌آيد ماهيت اين ش است معراتاً عن الوجود. مفرمايند اشال اين احتمال اين است كه در خارج، اخذ بر خود

اين وجود خارج يد پيدا كرده، نه برماهيت او. الان وقت بر اين ش يد پيدا كرد بر وجودش يد پيدا م‌كند نه بر ماهيتش،
مفرمايد «لايمن وقوعها» يعن «وقوع اليد عل الماهية»، پس اين احتمال هم باطل است.

،است، همين موجود است، اما نه بقيد وجوده الخارج آيد همين واقع خارج‌وييم آنچه كه بر عهده مه باحتمال سوم اين 
اين موجود بر عهده م‌آيد اما نه بقيد وجود الخارج. مفرمايد اشال اين هم اين است كه كس كه بر واقع اين يد پيدا كرده، يد

 .ه بر واقع وجود خارجيش يد پيدا كرده است مقيداً به وجود خارجبل ،كند بر واقع لا بوجوده الخارج پيدا نم

احتمال چهارم اين است كه بوييم «يعتبر الوجود الخارج باقياً» که يد بر اين ش خارج بوجوده الخارج است، بعد كه
تلف شد، درست است الان وجود خارج واقعاً نيست اما بوييم اعتباراً هست، اين مال مردم كه در دست انسان بوده و تلف
ه هنوز باقكنيم، مثل اين‌را ما باقياً اعتبار م گويند آن وجود خارج‌واقعاً ندارد اما عقلاء م شده، بعد التلف وجود خارج

است و آن وجود خارج اعتبارى م‌شود. م‌فرمايند اين اولا اشالش اين است كه آنچه كه بر آن يد پيدا كرده است وجود
خارج حقيق است نه وجود خارج اعتبارى. 

اشال دوم كه م‌كنند م‌فرمايند اين خلاف ظاهر حديث است، ظاهر حديث اين است كه «المضمون ما هو الموجود
خارجاً»، ظاهر حديث اين است «ما اخذت» مضمون است، «لا الاعم منه و من المعلوم الذى يعتبر موجوداً باقيا» ظاهر
تلف شد وجود خارج وقت ول ،آن عين هست، خود اين وجود خارج وقت است. يعن حديث اعم از اين وجود خارج

اعتبارى کاف است. 

مفرمايد اين خلاف ظاهر حديث است. در ادامه مفرمايند: «فلا وجه معقول مقبول عرفاً و عقلا لما افيد» يك وجه معقول و
مقبول براى آنچه كه فقها بيان كردند ‐ كه فقها م‌گويند وقت شما بر مال غير يد پيدا كرديد خود اين مال بر ذمه و بر عهده

م‌آيد ‐ نيست. م‌فرمايند ما چهار احتمال در اينجا م‌دهيم و بيشتر از اين چهار احتمال، احتمال ديرى در اينجا جريان ندارد
و هر چهار احتمال با اشال مواجه است.



معناي ضمان نزد مرحوم امام(ره) 

در ادامه ايشان مطالب را فرمودند تا م‌رسند به صفحه 507، در آنجا م‌فرمايند : و التحقيق ان يقال ‐ شروع م‌كنند براى اين
عهدة الخسارة»، اصلا» فرمايند ضمان يعن‌معناى جديدى را ذكر كنند ، خلاصه معنا اين است که م كه براى ضمان ي

فرض اين كه ما بوييم در زمان كه اين عين موجود است اين شخص «ضامن للعين الموجودة»، نم شود الا اين كه بوييم
«عهدة الخسارة» مراد است، عهده الخسارة يعن چه؟ يعن اگر تلف شد بايد خسارتش را بدهيد، همين. نه اينه بوييم خود اين

عين بر عهده است. بايد بوييم اگر اين عين تلف شد خسارتش را بايد بدهيد. 

م فرمايند ما وقت به عقلاء مراجعه م‌كنيم، به عقلاء م‌گوييم ضمان يعن چه؟ عقلاء هيچ وقت نم گويند خود اين عين بر
عهده م‌آيد، عقلاء م‌گويند اين اگر از بين رفت تو بايد خسارتش را بده، لو تلفت العين بر ذمه توست كه تو مثل يا قيمت اين

را ‐، كه خسارت يا به مثل است و يا قيمت است ‐ بايد خسارتش را بپردازى. م‌فرمايند «و التحقيق ان يقال ان ضمان
المعهود المغروس ف اذهان العقلا هو عهدة الغرامة و الخسارة، فف المثل بالمثل و ف القيم بالقيمة و ان ضمان العين

بمعن ان نفس العين عل عهدة  الضامن ف المثليات و القيميات خلاف المتعارف و المعهود عندهم» ما بخواهيم بوييم خود
عين بر عهده اخذ و بر عهده ضامن م‌آيد، مفرمايند اين خلاف متعارف و خلاف معهود است.

و در ادامه آن يك مطلب كل را بيان م‌كنند. در مواردى كه عقلا يك روش خيل روشن دارند، شارع اگر بخواهد با اين روش
مخالفت كند، با يك دليل اشارهاى و يك دليل كه بشود با توجيه، از آن خلاف عقلاء را استفاده كرد، نم تواند وارد شود، هرجا
شارع بخواهد با عقلا مخالفت كند بايد يك بيان صريح اقامه كند، مثل باب ربا مثلا، اما بدون ذكر بيان صريح ما نم توانيم اين

را در اينجا مطرح كنيم.باز در دنباله م‌فرمايند بله ما قبلا به شما گفتيم از ظاهر روايت عل اليد و از روايات اتلاف استفاده
م‌كنيم كه ظهور در اين دارد كه خود عين بر عهده م‌آيد، اما تحقيق خلاف اين است. 

م فرمايد «و هذا اقرب بنظر القاصر عجالتاً و ان خالف ما مر منا» مطلب كه الان م‌خواهيم بوييم مخالف آن است كه تا
حالا گفتيم. اين آيه را هم م‌آورند و م‌فرمايند «يمحوا اله ما يشإ و يثبت». در دنباله كلامشان اين نته را مفرمايند که ما

روى اين غايت دقت كنيم، مشهور مگويند «عل اليد ما اخذت حت تؤديه» م‌گويند اين ادا هم غايت است لصورة بقإ و حفظ
العين، آنجاي كه عين هست، خود عين را بايد بدهيد، ول آنجاي كه تلف م‌شود مشهور م‌گويند باز اين «حت تؤديه» معنا

دارد، مشهور م‌گويند اين غايت «حت تؤديه» در صورت تلف هم معنا دارد، معنايش اين است كه مثلش را بدهد چون ادإ
المثل، ادا خود ش است، اداء القيمة، اداء خود ش است.

 م‌فرمايند ما اين را قبول نداريم، ما م‌گوييم اين حت تؤديه فقط غايت است لصورة البقاء، آنجاي كه باق است بايد خود عين
را به مالش بده، اما آنجاي كه عين تلف شد، اين غايت، غايت در صورت تلف نيست. آنجا چه بايد بوييم؟ آنجا بايد بوييم

كه خسارتش را بايد بدهد، مثلش يا قيمتش را بايد بدهد، دير ادا، اداء الش نيست.

م‌فرمايد مثل آنجاي كه كس م‌گويد «الق مالك ف البحر و عل ضمانه»، اين «عل ضمانه» يعن چه؟ يعن اگر از بين رفت
من خسارتش را م‌دهم، اما اداء الش و اين كه بوييم «حت تؤديه» در فرض تلف هم هست اين معنا ندارد.

 پس اين هم مطلب دير كه اين حت تؤديه را بر خلاف كلمات سايرين م‌فرمايند ما فقط غايت براى صورت بقا م‌دانيم، اما در
صورت تلف نه. در نتيجه م‌گوييم بالاخره اين عل اليد ما اخذت حت تؤديه را چه معنا م‌فرماييد؟ م‌فرمايند «لو تلف يراد منه

،ون خسارته عليه» اگر تلف شد خسارتش بر او هست، و غاية هذه الامر تعليقان الاخذ ضامن للمأخوذ بمعنا انه لو تلف ت
اين امر تعلق چيست؟ عهدة الخسارة عل فرض التلف هو ادإ نفس العين خود عين، غايت اين امر تعليق است، لذا م‌فرمايند
«عل هذا توافق مضامين جميع الروايات ف باب الضمانات»، در باب ضمانات ما روايات زيادى داريم که از امام(ع) سؤال

را از بين برده، چه کس را از بين برده، مال زراعت رود مثلا‌كه م سوار دابه اش است، اين دابه در طريق كنند كس‌م



ضامن است؟

در اينجا و روايات دير، م‌فرمايد ما اگر ضمان را به معناى عهدة الخسارة معنا كنيم، نوييم عين اين مال بر عهده م‌آيد،
نوييم «حت تؤديه» غايت براى صورت تلف هم هست، نه، يك معناى تعليق م‌كنيم م‌گوييم لو تلف فعهدة الخسارة عليه،

م‌فرمايند يك معناي است كه با روش همه عقلاء سازگارى دارد، اين يك معناي است كه روايات را هم م‌توانيم بر اين حمل
كنيم. آن وقت طبق اين فرمايش امام(ره) ما چيزى به نام «وجوب الرد» يا «وجوب الحفظ» بعنوان حم تليف نداريم. 

از اين روايات ضمان يك معنا استفاده م‌شود و آن هم بعنوان عهدة الخسارة است. در دنباله كلامشان م‌فرمايند اگر بوييم
اين عين بر عهده آخذ است امر غريب عند العرف و العقلا لو لم نقل انه مستنر عندهم، اگر بخواهيم اين عين بر عهده آخذ

است، در نزد عرف يك امر بعيدى است، اگر نوييم عرف و عقلا انار م‌كنند. اين فرمايش امام را ملاحظه فرموديد، باز دقت
كنيد فرق بين اين مبنا و ساير مبان چيست؟ بالاخره ايشان م‌خواهند بفرمايند ما يك كارى كرديم كه هم با روش عقلا سازگارى

دارد و هم تمام روايات باب را م‌توانيم بر اين معنا حمل كنيم.


