
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۳ مهر ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 131 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

الْحمدُ له ربِ الْعالَمين و صلَّ اله علَ سیدنا محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و لعنة
اله عل اعدائهم اجمعین

یادآوری؛ تبیین اولین نحوه نزاع در مسل «حق الطاعة»

عرض کردیم که در این بحث، نزاع را به دو صورت م توان مطرح کرد «بیان اول نزاع» ی صورت این است که بوییم نزاع
فقط در مورد مولویت ذاتیه خداوند تبارک و تعال است و اصلا نسبت به موال دیر، بحث نداریم و بحث را اینطور مطرح

بنماییم که: آیا عقل که لزوم اطاعت خداوند را درک م کند آیا به جهت اینه خداوند مولویت ذاتیه دارد، دائره لزوم اطاعت را
وسیع م داند؟ عقل م گوید که چون خدای تبارک و تعال منعم و خالق است و به عنوان منعمیت، شر منعم واجب است و

لازمه خالقیت، مالیت خداوند است؛ پس بوییم عقل م گوید این منعمیت، خالقیت و مالیت این اقتضا را دارد که عبد،
نهایت حرمت و احترام را برای خدا قائل باشد و نهایت حرمت این است که علاوه بر مواردی که قطع به تلیف از ناحیه خدا

دارد مواردی را که هم احتمال م دهد، آنها رعایت کند؛ احترام فوق العاده و «نهایة الحرمة و نهایة الاحترام» این اقتضا را دارد
که در این دائره خداوند اگر احتمال تلیف هم داد، بر طبق آن عمل کند. آیا عقل این را در مورد خدا م گوید؟ یا همین عقل، با

اینه در مورد خدا قائل به لزوم اطاعت است، اما در همین مورد خدا م فرماید: عبد فقط باید تالیف قطع را انجام بدهد و
اگر تالیف غیر قطع را انجام نداد این ضربه ای به حق مولویت خدا وارد نرده و ظلم به خدای تبارک و تعال وارد نرده و

این ی نحوه نزاع است.

ما بر روی همین بیان پیش م آییم تا برسیم به نحوه دوم نزاع آنوقت بعد نتیجه بیریم کدام نحوه نزاع در اینجا باید بیان شود؛ 

فرض جریانِ نزاع اول در مساله

اگر فرض کنیم نزاع همین است لذا تحلیل باید کرد که به کدام ی از این دو نتیجه م رسیم؟ آیا عقل عمل ادراک م کند
وسعت دائره اطاعت حق تعال را؟ یا اینه نه، فقط م گوید دائره در محدوده قطعیات است؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قائلین به«حق الطاعة»: بین لزوم اطاعت خدا و دائره «حق الطاعة» ملازمه است اینجا ی مطلب در کلمات قائلین به «حق
الطاعة»وجود دارد و آن این است که م گویند: همانطوری که «اصل لزوم اطاعت خدا» ی حم بدیه اول عقل است و
نیازی به برهان ندارد دائره «حق الطاعة» هم، ی عنوان بدیه و اول هست و در بحث گذشته این مطلب را چند مرتبه ترار

کردیم؛ ایشان م گفتند اگر در ی جا عقل، اصل ی مطلب را ادراک کرد، دائره آن مطلب هم با عقل است یعن دائره آن
مطلب هم بدیه است یعن  اگر اصل مطلب در نزد عقل بدیه شد دائره اش هم بدیه است و لذا در مورد خدا م گویند:
اصل لزوم اطاعت «حم عقل بدیه اول» و دائره لزوم اطاعت هم همین طور یعن «حم عقل بدیه» و م گویند عقل

بالبداهه م گوید در همه موارد عبد باید اطاعت کند چه قطعیات و چه محتملات. 

سئوال اول: آیا بین بداهت عقل ی ش و دائره آن ملازمه است؟

اولین سئوال این است که: اگر عقل اصل ی چیزی را بالبداهه درک کرد آیا باید دائره آن ش هم به ادراک بدیه عقل باشد؟
شویم و م ر مکنیم و در نهایت این موضوع را من مقداری در این موضوع تامل م آیا بین اینها ملازمه وجود دارد؟ ما ی

م بدیهوییم حدرک کرد، اما در دائره اطاعت، ب بدیه م اولندارد که اگر عقل لزوم اطاعت را به عنوان ح گوییم مانع
ندارد یعن ملازمه ای بین اینها وجود ندارد؛ عرض کردم نزاع فعلا در مورد خداوند تبارک و تعال است و ذهن را جای دیر
نباید برد؛ در بحث قطع موضوع بیان شد که خدا م تواند بوید «الخمر حرام» و م تواند بوید «الخمر المقطوع حرام»

آنجای که م گوید «الخمر حرام» خمر واقع را م گوید و در جای که م گوید الخمر المقطوع حرام در اصل م گوید«اذا
قطعت بخمریة ش فهو ل حرام» این کاری است که مسلم خداوند م تواند انجام دهد؛

لازمه فاسد ملازمه، عدم تصرف خداوند در دائره اطاعت!  

پس اگر ما بخواهیم بوییم دائره «حق الطاعة» هم بدیه عقل است اولین لازمه اش این است که شارع متعال دیر نتواند
تصرف کند شارع نم تواند بوید در اینجا من در این مورد تصرف م کنم و در خمر م گویم قطع و در غیر خمر به همان
حم عقل عمل کنید و نم تواند تصرف کند برای این که همان طوری که در اصل حم بدیه عقل، شارع نم تواند تصرف

کند؛ اگر عقل بالضروة و بالبداهه م گوید اطاعت خدا واجب است، آیا شارع م تواند بوید اطاعت من واجب نیست، پاسخ
این است که شارع نم تواند چنین چیزی را بوید پس اگر ی حم عقل بدیه باشد شارع نم تواند با آن مخالفت کند

همانطور که وقت عقل م گوید اجتماع نقیضین ذاتا ممتنع است در این صورت شارع نم تواند بوید در شرع من، اجتماع
نقیضین اشال ندارد؛ پس هیچ قوه ای با حم فطری یا بدیه یا اول عقل نم تواند مخالفت کند؛

اگر گفتیم بین این دو ملازمه است یعن همانطوری که عقل «اصل لزوم اطاعت» را ادراک م کند «دائره لزوم اطاعت» را به
عنوان بدیه و اول ادراک م کند؛ تا این حرف را بزنیم نتیجه روشنش این است که شارع در این دائره حق تصرف ندارد در
حالیه شارع بالضرروه م تواند تصرف کند؛ شارع م تواند بوید در جای که ظن به ی حم دارید یعن 80 درصد اما

استصحاب بیاید مخالفت بند من بوییم به استصحاب عمل کن. 

قائلین به «حق الطاعة»: امان مخالفت شارع با احتیاط عقل، بوسیله «ترخیص»



«یا «اصالة البرائة شرع

اینجا در کلمات قائلین به «حق الطاعة» ی حرف وجود دارد که با سرعت از کنارش عبور کردند؛ م گویند که همانطوری که
قائلین به قاعده «قبح عقاب بلابیان» م گویند عقل م گوید عقاب بلا بیان قبیح است اگر ادله وجوب احتیاط تمام بشود ادله

وجوب احتیاط موضوع حم عقل را از بین م برد. حم عقل، قبح عقاب بلابیان است و موضوعش بلابیان است و ادله احتیاط
م گوید ما بیان هستیم؛

در مورد «حق الطاعة» هم، این طور م گویند یعن م گویند که اگر ما قائل شدیم به «حق الطاعة» یا لزوم احتیاط عقل، اما
منافات ندارد که شارع با ی ترخیص و یا با اصالة البرائة شرع با این احتیاط مخالفت کند؛ میوییم به چه بیان؟ م گویند
همانطوری که در آن طرف قضیه، دلیل وجوب احتیاط، موضوع برائت عقل را از بین م برد، برائت عقل موضوعش «عدم

البیان» بود، دلیل وجوب احتیاط م گوید من بیان هستم و موضوع برائت عقل را از بین م برد در طرف دیر قضیه هم، ادله
برائت شرع موضوع «حق الطاعة» را از بین م برد و م پرسیم موضوع «حق الطاعة» چیست م گویند هر احتمال در

ه شارع یلیف مولا احتمال دادی این احتمال برای شما منجز است الا اینلیف مولاست هر جا شما در مورد تمورد ت
ترخیص شرع بیاورد و بوید در اینجا ولو احتمال هم بدهید اما به این احتمالتان عمل ننید. 

مناقشه، عدم امان مخالفت شارع با حم عقل 

ما عرضمان این است که همه حرف اینجاست؛ این غیر از آن مطلب است آنجا ادله احتیاط، موضوع قاعده قبح عقاب بلابیان
را از بین م برد اینجا شما م گویید: همانطوری که اصل لزوم احتیاط حم بدیه عقل است م گویید دائره اش هم حم
بدیه عقل است یعن عقل بالبداهه در موارد احتمال هم م گوید اطاعت هم لازم است اگر عقل این را م گوید دیر شارع

نم تواند با این مخالفت کند.

اشال: اگر کس اشال کند و بوید عقل از اول م گوید که در موارد احتمال مقیدا؛ یعن در جای که احتمال تلیف را دادید
و شارع ی بیان برای نف نیاورده باشد لا واقعا و لا ظاهرا؛ برای نف این احتمال بیان از طرف شارع نیامده باشد به این بیان

که عقل بوید هر جا شما احتمال دادید به علاوه اینه شارع در آن مورد بیان را ذکر نرده باشد و در نتیجه اگر شارع آمد
برائت شرع را آورد باز، موضوع حم عقل از بین م رود مانند همان طرف قضیه مشهور م شود.

م عقل عملوجود دارد؛ شما اگر ملاک لزوم اطاعت شارع را ح تهافت جواب:  پاسخ این است که در خود همین مطلب ی
بدیه م دانید عقل بالبداهه م گوید باید اطاعت کرد؛ آیا چنین قیدی را در دائره خود لزوم اطاعت م توانید بزنید یا نه؟ مثلا

از عقل م پرسیم اطاعت خدا واجب است یا نه؟ 

م گوید بله آیا م توانیم در آنجا بوییم عقل م گوید من م گویم اطاعت خدا واجب است الا آنجای که خدا م گوید
اطاعت من واجب نیست؛ چنین چیزی نم شود در این مطلب تهافت بوجود م آید زیرا در همه جا دست ما برای تقیید باز

نیست و در همه جا نم توانیم بوییم اینجا این قید وجود دارد؛

به عبارت دیر عقل بوید اطاعت خدا را واجب م دانم الا جای که خدا بوید اطاعت من واجب نیست؟!؛ چنین چیزی محال
است نه تصورش صحیح است نه اینه از جهت امان وقوع امان دارد بر اینه شارع در اینجا بوید ی حم لزوم ملاک

قطع صد درصد هم دارد اما من م گویم اطاعت من لازم نیست؛ و اصلا شارع نم تواند این حرف را بزند نه اینه بوییم اگر
تواند تصرف ه در بحث اجتماع نقیضین شارع نمشود. مثل این شود اصلا نم شارع چنین چیزی گفت اطاعت چه م



بند.در اجام بدیه عقل شارع نم تواند تصرف کند.

ان قلت این است که از اول عقل م گوید من م گویم مواردی را که احتمال تلیف را دادی اما به علاوه اینه در مورد احتمال
شارع برائت برای شما نیاورده باشد .

سوال: خود ترخیص از شئون مولویت است یعن عقل به عنوان تمیل شئون
مولویت م داند 

جواب: اگر شئون باشد که ضربه به مولویت بزند نم شود و مولویت در بعض از موارد ممن است شارع بیاید بوید من،
لمصلحة التسهیل اینجا که جاهل هست من از تو حم را نم خواهم اما اگر در جای که ضربه به اصل خود مولویت م زند

مثلا مشهور در باب عقاب م گویند عقاب دست شارع است و م تواند بوید اینجای که من برای شما ادله احتیاط آوردم
عقاب هست و جای که نیاوردم عقاب نیست در این مورد اشال نیست چون اختیارش هم با شارع است و م تواند عقاب
بند و یا عقاب نند؛ اما شما م گویید: «لزوم الاطاعة حم بدیه عقل» یعن مثل امتناع اجتماع نقیضین است یعن اگر

بدیه عقل شد مثل آن م ماند و هر چیزی که بخواهد با این منافات داشته باشد قابل تصور و قابل قبول نیست؛ عرض کردم
شما قبل از اینه این قید را در اینجا بیاوردید، در خود اصل لزوم اطاعت خدا بیاورید؛

آیا از اول م توانیم بوییم عقل م گوید من لازم م دانم اطاعت خدا را مر آن جای که خدا اطاعت خودش را لازم نداند و به
هیچ وجه چنین چیزی نم شود و این تهافت و تناقض است. یعن این ی حم عقل بدیه اول است و عقل نم تواند از اول

اینونه حم بدهد و اینه شما م گویید حم عقل تخصیص بردار نیست اصلا ی جهتش به این بر م گردد تا مادام که
ملاک موجود است آن حم هست و شما م گویید خدا ملاکش مولویت ذات است و تا مادام که این ملاک هست لزوم
اطاعت هست؛ نم شود بوییم خدا بفرماید ملاک هست و این فعل هم تمام الاقتضا را برای اطاعت دارد اما من م گویم

اطاعت ننید اصلا این محال است و بحث قیاس در اینجا مطرح نیست، بحث این است که روی مناط حم عقل مساله این
است.      

تصرف شارع در دائره «حق الطاعة» کاشف از عدم وجود ملازمه بین بداهت حم
عقل و دائره آن 

نتیجه ای که م خواهیم بیریم این است که ما بالضروره م بینیم که شارع م تواند تصرف کند یعن خود قائلین به «حق
الطاعة» قبول دارند مانند دیران که شارع در دائره «حق الطاعة» م تواند تصرف کند، این کشف از این م کند که ممن
است خود حم عقل بدیه باشد اما دائره اش بدیه نباشد؛ اگر این مساله روشن شود خیل از مسائل دیر روشن م شود؛

چون کسان که قائل به «حق الطاعة» هستند دست خودشان را با این بدیه بودن یا به تعبیر آقای مرحوم شهید صدر غیر
برهان بودن بستند و در ی بن بست عجیب قرار گرفتند و البته م گویند ما لازمه اش را قبول م کنیم اگر ی درصد احتمال

دادید خدا تلیف دارد شما باید این تلیف را انجام بدهید و علت اصلیش این است که م گویند چون اصل حم به لزوم
اطاعت خدا بدیه اول عقل هست دائره اش هم همین طور یعن دائره اش هم بدیه است و اگر دائره اش بدیه شد دیر خدا

نم تواند تصرف کند.

و ما عرضمان این است که چون برای ما روشن است که خدا تصرف م کند خدا در ی جا م گوید من مقطوع الخمریه را



حرام م کنم و در ی جا م گوید من ظن به تلیف را با وجود استصحاب مخالف اعتنای به آن نم کنم؛ ظن هشتاد درصد
م گوید که اینجا واجب است در اینجا استصحاب عدم وجوب جریان پیدا م کند و م گوید آن احتمال قوی تلیف را کنار

یریم که دائره «حق الطاعة» بدیهخواهیم ب کند ما این نتیجه را م ذار؛ چون شارع در دائره «حق الطاعة» تصرف مب
نیست و اساسا دلیل برای این دلیل نداریم؛

یعن دلیل نداریم اگر عقل در ی جای اصل ی حم را به نحو بدیه درک کرد دائره اش هم باید بدیه باشد، شاهدش در
بحث اجتماع نقیضین است؛ در اجتماع نقیضین همه فلاسفه و منطقیین و عقلا م گویند اجتماع نقیضین محال است و این
که به شرائطش م گردد؛ اما وقت استحاله تمام قضایا به استحاله اجتماع نقیضین بر م قضیه ام القضایا نیز هست یعن

رسند در وحدات ثمانیه هشت وحدت را مسلم قبول م کنند اما در وحدت نهم اختلاف م کنند و اختلاف کاشف از این است
که پس دائره این، بدیه نیست عقل م گوید: اجتماع نقیضین محال است یعن اصل امتناع اجتماع نقیضین استحاله عقل دارد

برای ما کاملا قابل قبول است، اما چه ملازمه دارد بر اینه دائره اش هم باید بدیه باشد شاهدش هم همین اختلاف در وحدت
نهم است. 

سؤال دوم: مصداق اطاعت را چه کس باید معین کند؟ عقل یا شارع؟

توجه داشته باشید که محور نزاع خداوند تبارک و تعال است عقل م گوید اصل اطاعت خدا واجب است حال سؤال بعدی
این است که مصداق اطاعت را چه کس باید معین کند عقل که نم تواند مصداق اطاعت را معین کند؛ عقل نم تواند بفهمد

این اطاعت است و این اطاعت نیست بله مصداق اطاعت را شارع باید معین کند و در این تردیدی وجود ندارد شارع باید
بوید نماز روزه علم تعلیم و تعلم از مصادیق اطاعت من است پس شارع باید معین کند؛

حال آیا شارع که مصداق را بیان م کند نباید خصوصیات این مصداق را بیان کند و شارع که م گوید نماز واجب است
نباید بوید که نماز قطع واجب است یا اینه علم به او پیدا کردی چونه در مساله جهر و اخفات فقها قبول دارند آنجا شارع
گفته اگر علم پیدا کردی اما اگر علم نداشت اشال ندارد و اگر خاطرتان باشد در سال گذشته این مطلب مشهور که، «احام
واقعیة مشترکة بین العالم و الجاهل» در آن مناقشات متعددی کردیم در حالیه ی مطلب است که شاید ی سن بنای مهم
اصول امروز است؛ خوب طبق آن مبنا شارع م تواند از اول بوید من تمام احام که در لوح محفوظ قرار دادم برای عالم
قرار دادم و اصلا برای جاهل هیچ حم را جعل نردم م تواند چنین چیزی را بوید؛ بله در همین مصادیق و در بعض از

موارد عقل هم وارد م شود عقل م گوید: ایها الشارع نماز را مصداق اطاعت دانست اما حالا من هم م گویم باید این
شخص قادر باشد و اگر این شخص قدرت نداشته باشد لزوم اطاعت ندارد. 

نتیجه، انار کبری و ملازمه ی مورد ادعای قائلین به مسل «حق الطاعة»

نتیجه عرایض این م شود که ما این کبری را یا این ملازمه را انار کنیم ملازمه یعن اگر عقل ی حم بدیه داشت دائره اش
هم باید بدیه باشد نه دائره اش م تواند شارع در آن دخالت کند چون اصلا مصداقش را باید شارع معین کند عقل م گوید

اطاعت خدا واجب است اما این عقل درک نم کند چه چیزی مصداق اطاعت خداست.در حالیه قائلین به مسل حق الطاعه
م گویند چون لزوم اطاعت خدا بدیه عقل است دائره اطاعت هم بدیه عقل است و عقل م گوید در دائره اطاعت چه

قطعیات، چه شیات و چه وهمیات، هر احتمال منجز است و این هم دست شارع است.



ما م خواهیم بوییم نه، چنین نیست این هم دست شارع است

بله در اینجا این بحث مهم بوجود م آید شارع در ی موادری معین کرده و فرموده قطع باید باشد مثل مواردی که قطع
موضوع دارد و در ی مواردی هم احتمال را منجز دانسته فرض کنید در اعراض و نفوس و حدود فرمود اگر احتمال دادید

برای شما منجز است اگر به عنوان مثال احتمال دادید این زن برای شما حرام است این احتمال منجز است.

ثمره مهم بحث، تعیین تلیف موارد غیر معینه از سوی شارع بوسیله حم عقل

بحث در این است که آن مواردی که شارع معین نرده را باید چار کنیم همه ثمره بحث و مهم بحث در این است و آن موردی
که الان شارع معین نرده تلیف آن موارد را چه کس باید معین کند ما قبول داریم تلیف آن موارد را عقل باید معین کند اما
دیر مساله بدیه بودن را به قائلین مسل حق الطاعه م گوییم کنار بذارید؛ و عقل باید معین کند، عقل هم مساله ظلم فقط

تنها ملاکش است.

آیا در جای که عبدی م داند خدا در ی مواردی فرموده: اینجا اگر احتمال هم دادی، برای من آنقدر مهم است که باید به این
احتمالت توجه کن؛ در ی جاهای هم فرموده نه احتمال بدرد نم خورد بله باید قطع داشت باش آیا چنین شارع که چنین

روش دارد آیا عقل م گوید در موارد احتمال اگر عبد آن احتمال را ترتیب اثر نداد ظلم به مولا کرده، قائلین به حق الطاعه
باید بپذیرند که ظلم به مولاست در حالیه به نظر ما روشن است که در چنین مواردی ظلم به مولا نشده است.

از درس های خارج، ی این مطالب مقداری از بحث است و این مطالب هم در مصادر به این نحو روشن نیست البته در بعض
مطلب روشن در ی متون گفته شده و همان را با ی تلخیص و جمع بندی ذکر م کنند که مرر عرض کردم که این کار در

درس های خارج ظلم است هم گوینده به خودش ظلم کرده و هم به دیران و اگر بنا باشد استاد ی متن که جای نوشته شده
اتکنیم ببینیم خودمان به ن توانند بخوانند ما باید در این مباحث ریشه یاب همان را ذکر کند خوب این را خود طلاب را هم م
م رسیم یا نم رسیم اگر به این کیفیت باشد امیدی به اجتهاد خودتان داشته باشد و الا اگر به کیفیت اول باشد فایده ای ندارد.

روی این مطالب تقاضا م کنم فر کنید تا ببینیم حق با کیست؛ تا جلسه بعد ان شاء اله.

 و صلَّ اله علَ محمدٍ و آله الطَّيِبِين الطَّاهرِين و السَم علَيم و رحمةُ اله و بركاتُه‌


