
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 114 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عمدهترین دلیل اصولیین در بحث اصالت البرائه، در شبهات حمیه و موضوعیه، چه تحریمیه و چه وجوبیه، آیات و روایات
بود که ابتدای سال تاکنون بحثش را بیان نمودیم. غیر از آیات و روایات، به سه دلیل دیر هم استدلال کردهاند؛ ی اجماع است؛
و دلیل دوم، دلیل عقل است؛ و دلیل سوم که به مناسبت دلیل عقل به آن تمس مکنند، استصحاب است. اینها را نیز باید بیان

کنیم.

بررس دیدگاه مرحوم شیخ انصارى در مورد دلیل اجماع بر اصالة البرائة

مرحوم شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف) در کتاب رسائل، اجماع را ذکر کرده، و دو تقریر و بیان برای آن دارند. تقریر و
عل أو نقل عقل البرائة فیما لم یرد فیه من حیث هو هو دلیل فرماید: إجماع العلماء کلّهم علبیان اول این است که م

تحریمه، کل علما ـ هم برائتها و هم اصولها و هم اخباریها ـ اجماع دارند در موردی که دلیل عقل یا نقل بر تحریم نداریم،
برائت جاری مشود.

از این اجماع در حواش رسائل تعبیر کردند به اجماع تقدیری یا اجماع تعلیق؛ برای اینه معلّق است بر اینه دلیل عقل یا دلیل
نقل بر تحریم اقامه نشده باشد؛ در حال که خود اخباریها ادعا دارند هم دلیل نقل بر تحریم دارند و هم دلیل عقل. اخباریها

ادعا دارند بر اینه هم دلیل نقل و هم دلیل عقل بر لزوم احتیاط دارند. بنابراین، این اجماع، اجماع تقدیری و تعلیق است و
ارزش هم ندارد.

اما تقریر و بیان دوم این است که مرحوم شیخ ادعای اجماع محصل مکند؛ و آن این است که در موردی که دلیل بر حرمت
چیزی نداریم، آن ش من حیث هو هو، باید بوئیم حم اباحه را دارد؛ جواز الارتاب را دارد. در موردی که لم یرد عل حرمته

شء اجماع وجود دارد بر برائت. مرحوم شیخ برای این بیان دوم که اجماع محصل تنجیزی است، پنج بیان ذکر کرده است.

بیان اول مفرماید: اگر فتاوای علما از محدّثین و اصولیین را ملاحظه کنیم، در موارد مختلف از فروعات فقهیه، شهادت
مدهد به اینه اینان برای حم به حرمت ی فعل از افعال، بر احتیاط اعتماد نمکنند؛ یعن تا هنام که بر حرمت فعل دلیل

خاص و روشن نباشد، به مجرد الاحتیاط حم به حرمت نمکنند. 

مرحوم شیخ کلمات را از مرحوم کلین، از دیباچهی کاف نقل مکند، از مرحوم صدوق و سید مرتض نقل مکند و از شیخ
طوس نیز عبارات را به عنوان شاهد بر این مدعا  ذکر مکند. در نتیجه، در موردی که برای حرمت دلیل نداشته باشیم، این

بزرگان هم قائل به اباحه هستند. این بیان اول شیخ است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بیان دوم این است که مفرماید: افراد زیادی از علما برای ما نقل اجماع کردند که در موردی که دلیل بر حرمت نداریم، حم
عبارت از اباحه و جواز است. مرحوم شیخ سپس مفرماید: این اجماعات منقوله به حدّی زیاد است که برای ما افادهی قطع

مکند. خود اجماع منقول به تنهای لا یفید إلا الظن، اما این اجماعات منقوله به حدّی زیاد است که از انضمام ی به بقیه قطع
پیدا مکنیم در موردی که نهی وارد نشده، حم، عبارت از اباحه است.

بیان سوم اجماع عمل است. مرحوم شیخ مفرماید: اجماع عمل علما کاشف از رضایت معصوم علیه السلام است که علما
در مقام عمل اگر ی شیئ مشتبه باشد، فتوا مدهند به جواز ارتاب؛ و خودشان هم برای ارتاب مانع نمدانند.

بیان چهارم سیرهی اهل شریعت است بر برائت؛ یعن سیرهی متشرعه و مسلمین؛ بلهی همه شرائع، چه مسلمان و چه غیر
مسلمان که در مشتبه الحم قائل به برائت هستند.

بیان پنجم، سیرة العقلاء عل قبح مؤاخذة الجاهل است؛ عقلا مؤاخذهی جاهل را قبیح مدانند. این اجمال از مطالب مرحوم
شیخ در رسائل بود که ایشان دو بیان برای اجماع ذکر مکند؛ ی اجماع تقدیری و دیری اجماع تنجیزی، و برای اجماع

تنجیزی پنج راه و پنج بیان ذکر مکند. 

اشال وارد بر مسأله و بیان اجماع

نتهای که در اینجا به عنوان اولین سؤال مطرح مشود این است که  این مسئله که ی مسئلهی اختلاف است و از قدیم الایام
هم بین اصولیین و اخباریین محل اختلاف بوده، چونه در آن ادعای اجماع راه پیدا مکند؟ آیا مخالفت گروه، مضر به اجماع

نیست؟ جوابش این است که مخالفت چند نفر معدود، مخل به اجماع نیست؛ اما مخالف جمع معتنابه ـ که اخباریها کم
نیستند و مخالف با اصولها هستند ـ مضر است؛ چونه در چنین مسئلهای بیائیم اجماع را مطرح کنیم؟ و اساساً چرا مرحوم

شیخ انصاری(قدس سره) مسئلهی اجماع را در اینجا دنبال کرده است؟ و ظاهر عبارات شیخ این است که بر این اجماع اعتماد
نیز کرده است.

بیان مرحوم آخوند خراسان در مورد اجماع

اولا عرض کنم برخ مثل امام(رضوان اله علیه) به تبع مرحوم آخوند در کفایه خیل مختصر از این بحث عبور مکند. مرحوم
آخوند از اجماع که شیخ بیان کرده، اولا تقریر دوم را متعرض شده و آن هم فقط بیان دوم آن را، یعن اجماعات منقوله را،

ایشان در کفایه مفرماید: اجماع منقول را اگر هم ف الجمله بپذیریم ـ که اشاره دارد در اجماع منقول آن مقداری که دلالت بر
سبب دارد را مپذیریم ـ اما دلالتش بر مسبب که رضایت امام علیه السلام است را نمپذیریم.

اجماع منقول همین مقدار که برای مجتهد سبب را مشخص مکند، فتاوای فقها را مشخص مکند، اما خود این اجماع منقول
برای ما کشف از مسبب و قول امام(ع) نمکند. ایشان مفرماید اگر هم بوئیم اجماع منقول ف الجمله، یعن در همین دلالتش

بر سبب برای ما اعتبار دارد، اما اجماع منقول در اینجا موهون است؛ و وجه وهنش هم این است که مفرماید ـ تعبیری که
مرحوم آخوند دارد این است که: ـ فإنّ تحصیله ف مثل هذه المسئلة مما للعقل إلیه سبیل و من واضح النقل علیه دلیل بعیدٌ جدّاً

، این مسئله که دلیل عقل دارد و دلیل نقل دارد، این اجماع مشود اجماع مدرک و فایدهای ندارد.

است؛ مرحوم امام نیز همین مطلب را فرمودند. برخ که مرحوم آخوند به شیخ دارد این است که این اجماع مدرک الاش



دیر از بزرگان نیز در اصولشان همین مطلب را فرمودند که این اجماع مدرک است و قابلیت اعتبار ندارد. منته ما عرض
کردیم که این سؤال مطرح است که اساساً با قطع نظر از ادله، مسئلهای که چنین محل اختلاف است ـ ی طرف اصولیین

هستند و ی طرف اخباریها ـ چطور مشود که در این مسئله ادعای اجماع کرد؟ نه این طرف متواند ادعای اجماع کند و نه
آن طرف متواند ادعای اجماع کند! 

پاسخ مرحوم آشتیان به اشال

ممن است اینطور جواب دهیم که شیخ انصاری مفرماید: ما وقت به فقه مراجعه مکنیم، وقت فتاوای فقها در موارد مختلف
و در فروع مختلف جزئیه را تتبع مکنیم، چنین اجماع وجود دارد که در موردی که نهی وارد نشده، فتوای به جواز مدهند؛ و

نمآیند برای حرمت، به احتیاط استناد کنند.

بله، در مواردی که دلیل برای حرمت دارند، احتیاط را به عنوان تایید ذکر مکنند ـ این مطلب در متن عبارت شیخ و در
حاشیهی رسائل نیست اما برای اینه حفظ امانت شود ـ در کلام مرحوم آشتیان هست که مفرماید: اخباریها در فروعات

فقهیه در بعض از موارد که مگویند در اینجا احتیاط کنیم، تعرضشان نسبت به احتیاط از باب تأیید است و نه از باب استدلال
و اعتماد. آن وقت، ایشان نظیری را ذکر مکند و مفرماید:

فقهای ما در برخ از موارد، قیاس را به عنوان مدّعای خودشان ذکر کردند و شاهد بر مدعایشان آوردند، در حال که هیچ کدام
از فقهای امامیه قیاس را قبول ندارد؛ مفرماید: این نیز از همین باب است؛ اگر قیاس را آوردند، به عنوان شاهد و لأجل التأیید

آوردند، نه لأجل الاستدلال.

مثلا مرحوم صاحب جواهر در کتاب جواهر، گاه بعض از مطالب شهید ثان را نقل مکند و بعد مفرماید این قیاس است و
به شهید ثان حمله مکند؛ در برخ موارد نیز اگر جواهر را دیده باشید ـ مدانید شهید ثان مجموع عمرش به 50 تا 55 بیشتر

نرسیده است ـ صاحب جواهر مفرماید فتوای که شهید ثان داده از این جهت بوده که در فقه جوان بوده و کم سن بوده است.
این بیان که مرحوم آشتیان دارد، متواند جواب از صاحب جواهر در دفاع از شهید هم باشد که اگر شهید در بعض از موارد
قیاس را مطرح کرده، از باب تأیید است؛ نه از باب استدلال. ایشان نظیر این مطلب را در ما نحن فیه مگوید و مفرماید: خود

اخباریها در فروعات فقهیه نظرشان این است که در موردی که نه وجود ندارد، باید قائل به اباحه باشد؛ اگر در جای هم
مسئلهی احتیاط را مطرح کردند از باب تأیید ذکر کردند؛ و از راه دیری مسئلهی عدم جواز و حرمت را فهمیدند. 

نتیجه بحث در جواب اشال

خلاصه جواب اشال این شد که اگر تتبع کنیم و فتاوای جمیع علما از اصولیین و اخباریها را ببینیم، در مواردی که دلیل
روشن بر حرمت نداریم، همه قائل به اباحه هستند؛ و شیخ دارد این را تحصیل مکند و این اجماع را به دست م‌آورد و بسیار

از اجماع منقول که به عنوان راه دوم بیان کرده که مرحوم آخوند نیز آن را مورد مناقشه قرار داده، مهمتر است.

مرحوم آشتیان مفرماید: لا إشال ف شهادة التتبع ف کلماتهم عل أنّ الحم عندهم فیما احتمل حرمته الاباحة ظاهراً،
مفرماید هیچ اشال نیست که تتبع شهادت مدهد در کلمات فقها که حم نزد فقها در موردی که احتمال حرمت و شبهه،

شبههی تحریمیه است، عبارت از اباحهی ظاهریه است ولو من جهة الاستناد إل أخبارها هرچند که اباحه را هم از باب اخبار
اباحه مآورند، مثل "کل ش ل حلال" و نظایر آن و إن کانوا یذکرون الاحتیاط ف مقام الاستدلال تأییداً ف مطلق الشبهة



الحمیة ولو اینه اینها احتیاط را ذکر مکنند اما این به عنوان تأیید در مطلق شبهات حمیه است.

به هر حال، با قطع نظر از کلام مرحوم آشتیان نیز، تنها جواب که این سؤال دارد، این است که مرحوم شیخ مفرماید ما رفتیم
کلمات اصولیین و اخباریین را تتبع کردیم، در موارد مصداق که نه وجود ندارد، همه قائل به اباحه شدند. فرض کنید در باب
ناح در شبههی تحریمیه، از باب اینه گفتند این مسئله ناح است و ناح هم ی امر مهم است، لذا حرام است و احتیاط را

.کنند نه به عنوان استناد و دلیل اولهم تأییداً ذکر م

شیخ این را مخواهد بوید. من فر مکنم این تنها موردی باشد که مخالف زیاد است و ادعای اجماع هم مشود؛ و هرچه
فر کردم که جوابش چیست؟ به غیر این نرسیدم؛ البته انسان اگر بر روی عبارات شیخ دقت کند، مخصوصاً وجه اول که

مگوید ـ ملاحظةُ فتاوی العلماء ـ یعن کاری به چیز دیری نداشته باش. حال، هرچند این توجیه ی مقداری هم اشال داشته
باشد، اما راه غیر از این ندارد. 

اشال بر نظر مرحوم آخوند

نته دیر این است که عمده در کلام شیخ وجه اول از تقریر دوم است نه وجه دوم که مرحوم آخوند بیان کرده است؛ بله، اگر
وجه دوم بود، مگفتیم این اجماع منقول است و اعتباری ندارد؛ و اگر اعتبار هم داشته باشد، ف الجمله اعتبار دارد و به مقدار
دلالت بر سبب اعتبار دارد؛ و ثالثاً مدرک است ـ(که البته در ذهن شریف آقایان هست که ما مدرک بودن را مضر برای اجماع

نمدانیم) ـ.

پس، کلام آخوند را باید کنار بذاریم. آنچه هست، وجه اول کلام مرحوم شیخ است؛ یعن ملاحظهی فتاوای علما از اصولها و
اخباریها. مرحوم آشتیان هم مگوید ما تتبع کردیم و در آخر مگوید «لا ینبغ الإشال ف إجماع المجتهدین عل کون
الحم الظاهری ف الشبهة التحریمیة جواز الفعل من غیر فرق بین الشبهة الحمیة و الموضوعیة و عدم وجوب الاحتیاط

فیهما» ظاهر مطلب این است؛ اما اگر بخواهیم به تتبع اینها اعتماد کنیم، و واقعاً تتبع که مرحوم شیخ کرده، اگر واقعاً تتبع
درست باشد که عدالت شیخ هم اقتضا مکند همینطوری نوید تتبع کرده است، این کاف است و دلیل برای ما نحن فیه

مشود؛ همانطور که مرحوم آشتیان نیز روی این جهت اعتماد کرده است. 

نظر مرحوم محقق خوی در بیان اجماع

مرحوم آقای خوئ در صفحه 82 از جلد 2 مصباح الاصول سه بیان برای اجماع ذکر کردند.

قبح العقاب عل تواند جواب سؤال ما باشد که فرمودند «دعوی اتفاق الاصولیین و الاخباریین علبیان اول ایشان هم م
مخالفة التلیف غیر الواصل إل الملف» معقد اجماع را آوردند روی قبح عقاب بر مخالفت تلیف که واصل به ملّف نشده

است. ایشان مگوید هم اخباریها این را قبول دارند و هم اصولها؛ بعد خودشان دو اشال بر آن وارد کردند.

اشال اول اینه این اجماع، اجماع بر امر عقل است و به درد نمخورد؛ اجماع باید تعبدی باشد. اشال دوم فرمودند این
اتفاق بر کبری است و به تنهای فایدهای ندارد؛ در ما نحن فیه صغری ثابت نیست. اخباریها مگویند تالیف مجهوله از راه
ادلهی وجوب احتیاط به ما رسیده، خودشان که نرسیدند، اما از راه وجوب طریق احتیاط به آن رسیدهاند. لذا مفرمایند این

اجماع به درد نمخورد.



این بیان آقای خوئ در هیچ جای عبارت شیخ نیست. این وجه اول که ایشان ذکر کردند نه در عبارت رسائل است و نه در
عبارت کفایه، دو وجه دیر هم ذکر مکنند که شما دقت بفرمایید فرق بین وجه دوم و وجه سوم چیست؟ که به نظر ما هیچ

فرق ندارد؛ اما چرا ایشان این تفی را کرده است؟ دقت کنید ببینید آیا فرقش برایتان روشن است یا نه؟ این هم دلیل اجماع.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


