
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده ضمان يد »

در تاریخ ۰۵ مهر ۱۳۸۵

قاعده عل الید
جلسه 3 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آيا مفاد حديث دلالت بر حم تليف دارد يا وضع؟

عرض كرديم براى اين كه مفاد حديث از نظر اين كه آيا دلالت بر حم تليف دارد يا حم وضع؟ روشن شود، بايد دو مطلب
را دنبال كنيم؛ يك مطلب اين است كه مرحوم شيخ انصارى(اعل اله مقامه الشريف) در كتاب ماسب عنوان فرمودند كه در
ليفم تلف اسناد داده شود، ظهور در حاز افعال م به يك فعل (عل) از نظر اسناد بايد تفصيل دهيم؛ اگر كلمه (عل) كلمه

دارد؛ اما اگر به مال از اموال اسناد داده شود، ظهور در حم وضع دارد. 

مثلا در موردي كه متلم يا مولا م گويد «عليك بصلاة الليل»، چون اين ظرف و جار و مجرور به نماز شب اسناد داده شده
است که فعل از افعال ملف است، لذا م گوييم ظهور در حم تليف دارد. يا در آيه شريفه له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ، چون

جار و مجرور به حج که فعل از افعال ملف است، اسناد داده شده، بر حم تليف دلالت دارد.

اما در موردي كه م گويد عل دين يا عل زيد كذا، ي حم وضع استفاده مشود. مرحوم شيخ اين تفصيل را در اول بحث
مقبوض به عقد فاسد در كتاب ماسب عنوان فرمودهاند و م خواهند بفرمايند كه در مانحن فيه چون عل اليد ما اخذت دارد،
«ما اخذت» يعن «المأخوذ»؛ در اين روايت، ظرف اسناد داده شده است به عين من الاعيان الخارجيه و مثل آنجاي است كه به

مال من الاموال اسناد داده م شود؛

 ــ البته در مباحث آينده خواهيم گفت که «ما اخذت» آيا فقط اختصاص به عين خارج دارد يا شامل منافع هم م شود؟ ــ
بنابراين، ظهور در حم وضع دارد. بعد از شيخ افرادى مثل مرحوم محقق نائين در كتاب منية الطالب در جلد اول صفحه

261 اين نظريه و همين تفصيل را پذيرفتهاند؛ اما در مقابل اين نظريه، نظريهاي مرحوم ايروان در حاشيه ماسب و يك
نظريه اى امام(رضوان اله تعال عليه) در كتاب البيع دارند.

نظريه مرحوم ايروان

مرحوم ايروان در جلد دوم صفحه 111 م فرمايند: نمتوانيم اين تفصيل شيخ را بپذيريم؛ و در هر دو صورت (چه جاي كه
ظرف به فعل من الافعال اسناد داده شود و چه جاي كه به مال يا عين خارج اسناد داده شود) حم تليف را استفاده مكنيم.
م فرمايند: در مواردي که به فعل من افعال الملف نسبت داده شود، مثل «عليك بصلات الليل» ظهور در حم تليف دارد و

بحث ندارد، اما جاي كه به مال يا عين تعلق پيدا مكند، حتماً بايد يك فعل را در تقدير بيريم؛ عبارت ايشان اين است: «لا فرق
بين الاسنادين ف استفادة التليف من الظرف» ما از كلمه عل هميشه استفاده تليف م كنيم و فرق بين اسنادين يعن اسناد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/49
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


به فعل يا مال نيست «فيقدر الفعل ف ما اسند ال المال» در جاي كه به مال اسناد داده م شود، بايد يك فعل (يعن يك عمل
خارج ملف) را در تقدير بيريم؛ به عنوان مثال «عليه دين» يعن «عليه اداء الدين» و بايد كلمه «اداء» را در تقدير بيريم. يا

وقت مگوييم عل مال بايد كلمه «اداء» يا «حفظ» را در تقدير بيريم.

عمده دليل كه مرحوم ايروان دارد، م فرمايد مسأله حم وضع را در جاي كه م گوييم «عليه دين» از خود كلمه «عل» يا
اسناد ظرف به دين نم فهميم؛ بله خود كلمه دين قرينه است و ما الآن داريم بحث م كنيم که خود عل يا خود اسناد ظرف به

دين يا مال، ظهور در حم وضع دارد يا نه؟ كلمه دين در جاي كه م گوييم «عليه دين» ظهور در وضع پيدا م كند اما به
قرينه خود كلمه دين نه اين که به محتوا و مدلول كلمه «عل» بخواهد باشد.

 ايشان اول اين مطلب را مگويند که بين الإسنادين فرق نيست، اما بعد مفرمايند: يمن ان يقال و تفصيل مدهند که در
موردي که بوييم «عل مال» يا «عل أو ف رقبت مقدار من المال» استفاده ضمان مشود؛ اما م فرمايند اين نفع به حال

حديث ندارد، چون در حديث «عل مال» ندارد که بخواهيم مسأله حم وضع ضمان را استفاده كنيم؛

 در اينجا «عل اليد» دارد و ظهور در حم تليف دارد؛ يعن متلم در مقام بيان اين است كه يك تليف را به سبب «اليد» در
اينجا اثبات كند. م فرمايند: وقت بوييم «عل يد زيد او رجله لم يستفد منه الضمان بل ظاهره تليف اليد و الرجل بما هو
مناسب لهما من الفعل». بنابراين، از «عل اليد» حم تليف استفاده مشود؛ در ادامه نيز شاهد را ذکر مکنند که در قرآن
كريم آمده است: «ان السمع و البصر و الفؤاد اولئك كان عنه مسؤولا»، چطور در اينجا مگوئيد: خود سمع موضوع براى

حم تليف است؛ خود بصر موضوع براى حم تليف است؛

 و اولئك كان عنه مسؤلا حم وضع نيست و بله حم تليف است، در اين روايت هم «يد» موضوع براى يك تليف است.
اما اين که آن تليف چيست؟ بحث م كنند كه تليف، «وجوب الاداء» است؛ يعن بوييم اگر انسان بر مال غير يد پيدا كرد،

ملف است به اداي آن مال و يا ملف است به حفظ مال؛ فرمودهاند: «اداء» را نم توانيم در تقدير بيريم، براى اين كه با غايت
سازگارى ندارد؛ چون معناي روايت م شود« يجب الاداء حت الاداء».

بيان مرحوم محقق اصفهان

مرحوم محقق اصفهان م فرمايد: اگر يك فقيه بخواهد بويد که اين روايت دلالت بر وجود الرد (كه ادا همان رد است) يا
وجوب الاداء دارد، اشال مهمش اين است كه اين غايت از غايت شرع بودن خارج م شود و م شود خارج غايت عقل؛

براى اين كه اگر خود موضوع يا متعلق را در غايت دليل و حم قرار داديم، هر موضوع عقلا مغياى به بقاى خودش است و
اين نيازي به بيان ندارد؛ مثل اين است که بوييم بر شما ملفين تاليف که داريد واجب است و قيد بزنيم به اين که تا زمان كه

ملف هستيد؛ اين لغو است و نيازى به بيان ندارد؛ عقلا هم همينطور است. 
عقل م گويد موضوع تا ماداميه موضوع است، م تواند موضوع باشد. مرحوم اصفهان م خواهد بويد: ما خارجاً

م دانيم كه «حت تؤديه» يك غايت شرع تعبدى جعل است، و اگر بخواهيم بوييم روايت م خواهد بويد رد مال الغير
واجب حت الاداء يعن حت الرد، در اين صورت از غايت شرع و جعل خارج م شود. ( اين را بعداً توضيح م دهيم).

     ادامه کلام مرحوم ايروان

مرحوم ايروان م گويد وجوب الاداء نم تواند باشد، پس وجوب الحفظ را در تقدير بيريم؛ و در آخر نيز م فرمايد: به نظر ما
اين روايت به جهات متعدد دلالت بر وجوب الحفظ دارد؛ شارع مگويد اگر مال ديرى به دستت آمد، حفظ آن واجب است



(حت تؤديه) تا زمان كه آن را به مال رد كن. و اگر كس حم تليف وجوب الحفظ را از ما نپذيرد، م گوييم اين روايت
مجمل است و روايت مجمل هم قابليت استدلال براى فقيه ندارد.

تحليل کلام مرحوم ايروان

پس اولين كلام كه در مقابل مرحوم شيخ است، كلام مرحوم ايروان است؛ در اينجا تحليل از کلام ايروان داشته باشيم؛
ايشان بالاخره اقرار كرده به اين كه در جاي كه م گوييم «عل مال» يا «عل رقبت» استفاده ضمان م شود؛ اما جاي كه

م گوييم «عل اليد» م خواهد بويد خود «يد» قرينيت براى تليف دارد.

 اشال كه بر ايشان وارد است، اين است كه از چنين قرينيت از کجا استفاده مشود؟ اينه مگوييد «يد» قرينيت دارد، يد
هم م تواند موضوع براى حم تليف قرار بيرد و هم م تواند موضوع براى حم وضع قرار بيرد؛ چطور از كلمه «يد»
ظهور در حم تليف را استفاده مکنيد؟ ايشان فقط در اينجا ادعا مکنند، اما بر اين مدعايشان هيچ دليل اقامه نردهاند.

نظر امام خمين(ره)

نظريه سوم كه به نظر ما نظريه صحيح است، و هم مطابق با موارد استعمال است و هم مطابق با لغت است، فرمايش
امام(رضوان اله عليه) است؛ ايشان م فرمايد: كلمه «عل» فقط دلالت بر حم وضع دارد، حت جاي كه به فعل من الافعال

اسناد داده م شود. 

العهدة ــ استقرار عل الاستقرار عل ف فرمايند: «الظاهر ظهور عل امام اين بيان را در جلد اول كتاب البيع صفحه 377 م
العهده يعن همان ضمان يعن اشتغال ذمه ــ من غير فرق بين اسنادها ال الفعل او ال المال؛ درست در مقابل نظريه مرحوم
ايروان كه گفت در هر دو ظهور در تليف دارد، امام م فرايند در هر دو ظهور در وضع دارد؛ م فرمايند: در اين آيه شريفه

«له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ» كه ظرف به حج كه فعل من افعال الملف است، اسناد داده شده، حم وضع را استفاده
م كنيم؛ يعن خداوند در اين آيه شريفه در مقام بيان اين است كه حج يك دين بر عهده ملف بوده و ذمه ملف به حج مشغول

است.

شاهدش اين است که م فرمايند اگر كس مستطيع شود و عمل حج را انجام ندهد، بايد بعد از مردنش حج او را بياورند؛ چرا؟
چون حج نيز همانند ساير ديون او مباشد و بايد ادا شود. حال، اگر بخواهيم بوييم که اين آيه مجرد يك حم تليف است، بايد

ليفم تشود؛ چون متعلق ح هم برداشته م ليفم توييم بعد از اين كه اين شخص از دنيا رفت، به مجرد مردنش اين حب
محض، خود ملف است و با مردن آن حم نيز از بين مرود. اما اگر اين که اين حم تليف بعد از مردن شخص نيز به قوت
خود باق است و به عنوان ي دين بر ذمه اوست، كاشف از اين است كه آن حم كه اولا و بالذات آمده اشتغال ذمه (ضمان

و حم وضع) است، مثل ساير ديون؛ البته به دنبال هر حم وضع، حم تليف نيز وجود دارد.

پس، نظر شريف ايشان اين است كه «عل» ظهور در استقرار در عهده دارد. به نظر ما نيز اين فرمايش فرمايش تام است؛ و
اگر به لغت نيز مراجعه كنيم، معلوم مشود که «عل» به معناى استقرار در عهده است؛ كما اين كه كلمه «ل» كه از نظر لغت
مفيد براى اختصاص است، مطلق الاختصاص هم است؛ اما وقت م گوييم «هذا لزيد» از «لام» منفعت هم استفاده مشود.

چطور در لام يك منفعت را استفاده مكنيد، در «عل» هم يك عنوان ضررى استفاده مشود و مگوييم که عنوان عهده در
معنايش اشراب شده است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


گوييم عليك بصلاة الليل يعنكه م جاي بر ضرر توست؛ حت بر ضرر من است، «عليك» يعن يعن «گوييم «علم وقت
مخواهم نماز شب را که مستحب است، بر ذمه تو قرار دهم؛ عليك بهذه الولد يعن اين ولد را براى تعليم و تعلم بر ذمه تو

م خواهم قرار بدهم. در لغت مگويند عل للاستعلاء؛ وقت م گوييم زيد عل السطح يك نسبت استعلائيه بين زيد و سطح
محقق است. همين عنوان در باب معاملات و در باب حقوق نيز وجود دارد؛ اگرگفتيم «عل زيد كذا» يعن يك چيزى استيلا و
استعلا دارد بر ذمه زيد و بر شخص زيد؛ و اين غير از ضمان و غير از حم وضع چيز ديرى نيست. پس، تا اينجا نظر شيخ

را رد كرديم، نظر مرحوم ايروان نيز رد شد و اين نظر سوم كه نظر مبارك امام(رضوان اله عليه) است، (البته در كلمات
بعض از محشين ماسب هم اشارات به اين مطلب وجود دارد) مورد قبول است و روشن شد كه «عل» دلالت بر استقرار در

عهده دارد و فرق نم كند به فعل اسناد داده شود يا به مال و غيره. اين مطلب تمام.

متعلق «عل اليد»

اليد» خبر مقدم است و «ما اخذت» مبتداى مؤخر؛ «عل اليد ما اخذت» گفتيم «عل مطلب دوم اين است كه كلمه «عل
اليد» نياز به متعلق دارد؛ آيا متعلق آن را يك فعل عام قرار دهيم و اين ظرف مستقر شود، فعل عام، مثل «ثابت»، «ما اخذت اليد

ثابت عل اليد»؛ يا آن که بوئيم «عل اليد» به يك فعل خاص متعلق است و در نتيجه ظرف، ظرف لغو مشود.

 بوييم «ما اخذت اليد واجب عل اليد». حال، اگر گفتيم متعلق فعل عام است، حم، حم وضع است؛ اما اگر گفتيم متعلق
فعل خاص است، حم، تليف خواهد بود. کدام ي درست است؟ دو نظر در اينجا وجود دارد؛ مشهور علما م گويند: در اين

شود. بعض بخواهد استفاده شود، نياز به تقدير داريم؛ اما چه چيزي مقدر است، بايد بررس ليفم تروايت، هرچند که ح
گفتهاند: نه، روى قول مشهور، اصلا نيازى به تقدير نداريم؛ اين مطلب را مطالعه بفرماييد وكلام مفصل مرحوم نراق در عوائد

الايام دارد که حتماً آن را ببينيد تا فردا که إنشاءاله آن را متعرض شويم.


