
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۵ اردیبهشت ۱۳۸۹

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 105 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادله بر فساد عاریه

بحث در این بود که آیا عاریهی فاسد، از موارد نقض این عس قاعده هست یا خیر؟ عرض کردیم که در اینجا سه مطلب را باید
تحقیق کنیم؛ اول اینه آیا این عاریه، عاریهی فاسد است یا خیر؟ برای فساد عاریه به دو دلیل استدلال شده است.

تبیین دلیل اول

دلیل اول؛ استدلال به آیه 96 سوره مائده است «حرِم علَیم صیدُ الْبرِ ما دمتُم حرما» ، که دیروز عرض کردیم استدلال به این
آیه به نظر ما تمام نیست، و لو بزرگان مثل امام(رض) در کتاب البیع استدلال به این آیهی شریفه را بر حرمت صید و اصطیاد
و عاریه (هم إعارةً و هم إستعارةً) پذیرفتهاند. تعبیر امام(رض) این است که مفرماید «فقوله تعال‌ حرِم علَیم صیدُ الْبرِ یفهم

منه حرمة اصطیاده، و إمساکه، و الانتفاع به، کشرب لبنه، و أکل بیضه و نحوهما، و بطلان بیعه، و شرائه، و عاریته، و ودیعته،
و إجارته و نحوها»؛ یعن ما از « حرِم علَیم صیدُ الْبرِ» همهی این جهات را مفهمیم، یعن «حرم» دلالت بر تحریم دارد و

موضوعٌ له تحریم؛ زجر و منع است، که این منع به اعتبار متعلّق مختلف مشود.

بیان امام(رض) را دیروز اجمالا ذکر کردیم، اما به صورت دقیقتر تعبیری که فرمودند این است که مفرمایند اگر متعلق زجر و
منع، امور نفس باشد، این ظهور در حم تلیف دارد. امور نفس یعن اموری که خودش آلت برای چیز دیری نیست، مثل

شرب خمر و اصطیاد. اما اگر متعلّق نه، امور آل(«ما هو وسیله إل حصول اثرٍ»؛ یعن آنچه آلت قرار مگیرد برای رسیدن به
م وضعاثر، آنجا دلالت بر ح و زجر و منع به چیزی تعلق پیدا کند که وسیله است برای وصول ی اثری) باشد، اگر نه ی

ه انسان به یت ندارد، بیع وسیلهای است برای اینت و ذاتیبه بیع تعلّق پیدا کرد و خود بیع نفسی فرمایند اگر نهم دارد. مثلا
تصرف و ملیت برسد. یا اگر نه به أجزاء و شرائط در مرکبات، تعلق پیدا کرد، مثل «لا تصل ف وبر ما لا یؤکل لحمه»، چون

این به ی شرط تعلق پیدا کرده، ظهور در فساد دارد، و دلالت بر حم وضع دارد.

امام(رض) مفرمایند «حرم» دلالت بر منع دارد، دلالت بر خصوص حم تلیف یا حم وضع ندارد. اگر به ی فعل تعلق
دارد، اگر به چیزی که وسیله است و آلت برای رسیدن به ی لیفم تدارد، اینجا دلالت بر ح پیدا کرد که آن فعل، عنوان ذات

اثر است تعلّق پیدا کرد، اینجا ظهور در حم وضع دارد. پس از اینه این مطلب را فرمودند، برای دوم هم مثال به بیع و عاریه
و اجاره مزنند، که اگر نهی به ی بیع تعلّق پیدا کرد، این ظهور در حم وضع دارد. بعد مفرماید ما از این آیه شریفهی «

حرِم علَیم صیدُ الْبرِ»؛ هم حم تلیف مفهمیم که صید و اصطیاد و امساک حرام است، و هم حم وضع مفهمیم که بیع و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=96
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=96
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=96


عاریه و اجارهی این صید باطل است.

نقد استاد بر دلیل اول

ما در همان مباحث ماسب محرمه گفتیم که أولا خود کلمهی «حرم» ظهور در حم تلیف دارد، حت جای که به بیع و اینها
تعلق پیدا مکند، مگویند این بیع حرام است، ربا حرام است، وقت مگویند ربا حرام است، ربا هم آلت و وسیلهای است
برای رسیدن به ی اثری، بین «احل اله البیع» و «حرم الربا» چه فرق است؟ ما طبق فرمایش امام(رض) در «احل اله
البیع» باید بوئیم که حلّیت، حلیت وضع است، چون به بیع تعلق پیدا کرده، در حال که مسلماً در «حرم الربا» حرمت،

حرمت تلیف است.

این بیان و تفصیل ایشان أولا این اشال را دارد که ما چه دلیل داریم که بوئیم حت جای که متعلّق به چیزی است که عنوان
آلت را دارد، بوئیم از اول ظهور در حم وضع دارد؟ خیر، اینونه نیست. حت در ذهنم هست که برخ از بزرگان در مباحث
ماسب محرمه مگویند هر وقت نه و حرمت، به ی معاملهای تعلق پیدا کرد، نه از اجاره و بیع کردند، نه از اعاره کردند،
در باب روایات است که در روایات وقت اصطلاح ویند این یخواهند بدر همهی موارد دارد. م م وضعاین ظهور در ح

نه به این معاملات تعلّق پیدا کرد، از ابتدا ظهور در حم وضع دارد. برای حم تلیف آن، نیاز به قرینه و دلیل داریم. ما در
مباحث ماسب محرمه این را هم رد کردیم، که کلمهی «تحریم»، ظهور در حم تلیف دارد. معنای «حرمت علیم أمهاتم»
این نیست که ناح با أمهات فقط باطل است، أصلا حرام است بالحرمة التلیفیه؛ نفس اینه مادرش را به عقد خودش درآورد،

حرام است بالحرمة التلیفیة، البته به حرمت وضعیه هم دلیل داریم. 

این تفصیل که امام(رض) در اینجا دادند، شبیه به ی تفصیل دیری است که در همان مباحث ماسب محرمه وجود دارد،
آنجا مگویند اگر «تحریم» به ی ذات تعلق پیدا کرد، ظهور در حم تلیف دارد، اما اگر به ذات تعلق پیدا نرد و به ی شرط،

جزء یا فعل که مربوط به همین معاملات است، تعلّق پیدا کرد، ظهور در حم وضع دارد. این تفصیل شبیه به آن است. ما
آنجا هم عرض کردیم که آن تفصیل هم درست نیست.

کلمهی «إنّ اله إذا حرم شیئاً حرم ثمنه» ؛ خدا اگر ی چیزی را حرام کرد ثمنش را هم حرام کرده، آیا بوئیم این «حرم» ؛
چون به «ثمن» تعلّق پیدا کرده، دلالت بر حم وضع دارد یا دلالت بر حم تلیف دارد؟ ما در ماسب محرمه مگوئیم

معاملات که انسان انجام مدهد، خود این معامله حرمت تلیف دارد، قمار علاوه بر اینه ملیت نمآورد، اگر کس قمار کرد،
حرمت تلیف دارد، یا ربا، حرمت تلیف دارد و یا سایر معاملات.

در بعض از موارد که فقط دلالت بر بطلان داریم، آنجا قرینه داریم. اگر شارع گفت «نه النب عن الغرر» ؛ آنجا مدانیم که
قرائن زیادی داریم که اگر ی بیع غرری شد، کار حرام انجام نشده، اما معامله باطل است. ول نتهای که اینجا مخواهیم

اول عرض کنیم این است که (اشال اول ما این بود که در این تفصیل هم مناقشه کردیم) بر فرض که تفصیل امام(رض) درست
باشد، از این آیه چونه این تفصیل بر این آیه تطبیق مکند؟ 

اینجا تعبیر به حسب متعلّق ندارد. اینجا بعد از اینه این تفصیل را فرمودهاند، مفرمایند آنچه از آیه فهمیده مشود، این است
که صید، امساک، شرب لبن، همه حرام است بالحرمة التلیفیة، بیع و شراء و عاریه و ودیعهاش هم باطل است. در این آیه که به

دانید یا از مصادیق آلم ؛ یا این «صید البر» را از مصادیق امور نفس « ِردُ الْبیص ملَیع ِمرتعلق پیدا کرده، « ح ذات ی
مدانید. هر دوی آنها که نمتواند باشد. ی شء نمتواند هم عنوان نفس داشته باشد و هم عنوان آل داشته باشد. ایشان بعد

از اینه این تفصیل را ذکر کردهاند مفرمایند «و قد قلنا: إنّ الحرمة تلیفاً و وضعاً لیست بمعنیین مختلفین، حتّ یقال کما

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=23
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=96


قیل: لا جامع بینهما، بل ه بمعن المنع، و هو ف جمیع الموارد معن واحد»؛ تفصیل را بیان مکند، بعد مفرمایند «فقوله
تعال‌ حرِم علَیم صیدُ الْبرِ یفهم منه حرمة اصطیاده، و إمساکه . . .» ، البته در بحث ماسب محرمه، آنجا این قانون را ایشان

قبول دارد که «حذف المتعلّق یدل عل العموم»، اما اصلا در اینجا به این قانون اشارهای نفرمودهاند. عرضم این است که در
آیه، «تحریم» به «صید البر» تعلّق پیدا کرده، «صید البر» یا از امور نفس است یا از امور آل است.

ون ظاهراً فبات، یالمرک حصول أثر کالبیع، و الصلح، و الأجزاء و الشروط ف ‌ة و ما هو وسیلة إلمور الآلیالا و إذا نسب إل»
الوضع»؛ مر اینه اینطور بوئیم که امام(رض) آن قاعدهی «حذف المتعلق یدل عل العموم» را در اینجا مفروض گرفتهاند و
اینجا آوردهاند و به ضمیمه آن مخواهند بفرمایند که «حرم» نسبت به اصطیاد و شرب لبنش مشود حم تلیف و نسبت به
بیع و عاریه و اجاره و اعارهاش مشود حم وضع. ول همهی کلام در این مطلب است که ما از کجا اینجا ابتدا عموم را

بیاوریم، بعد بوئیم تحریم به این عموم تعلق پیدا کرده، که نسبت به بعض از آنها حم تلیف دارد و نسبت به بعض دیر حم
وضع دارد. ما دیروز عرض کردیم که ما باشیم و آیه شریفه؛ چون گفتیم که إبطال قاعدهی «حذف المتعلق یدل عل العموم»

را در جای خودش اثبات کردهایم، آن وقت گفتیم آیه مگوید «حرِم علَیم صیدُ الْبرِ» ، آنچه که مناسب است، عبارت از
«اکل» است، أکل صید بحری برای محرم مانع ندارد، ول أکل صید بری برای محرم اشال دارد و حرام است. روایات که در
ذیل این وارد شده، تماماً در مورد اکل وارد شده است. اگر «صید» را به معنای «مصید» گرفتیم، فقط أکل مراد است. پس به

نظر ما از این آیه، «فساد عاریه» استفاده نمشود.

دلیل دوم بر فساد عاریه

دلیل دوم؛ این است که ما روایات داریم که تمام انتفاعات به صید، أعم از إمساک و أکل و غیره را حرام کرده است. که این را
در کتاب الحج ذکر مکنند. تمام انتفاعات به این صیدی که محرم داشته را حرام کرده و امساک را هم حرام کرده است.

آناه این قاعده را کنارش بیاوریم و بوئیم در جای که انتفاع به مستعار امان ندارد و جایز نیست، عاریهاش هم باطل است.
اگر شما چیزی را به دیری عاریه بدهید و برای دیری انتفاع به این جایز نباشد، عاریهاش باطل است. فرض کنید کس نذر
کرده که عبای نازک به دوش نیندازد، حالا بنا بر اینه این نذر صحیح باشد و ی رجحان داشته باشد، آدم مریض است که

سرما مخورد، نذر کرده که عبای نازک به دوش نیندازد، حالا اگر من عبای نازکم را به او عاریه دادم، این عاریه باطل است،
برای اینه نمتواند از او آن انتفاع ببرد. انتفاع از مستعار، از مقومات صحت عاریه است.

آن وقت در ما نحن فیه بوئیم که انتفاع محرم از «صید البر» مطلقا جایز نیست، حالا که مطلقا جایز نیست، بوئیم عاریهاش
هم عاریهی باطل است. این دلیل محم است بر اینه این عاریه در اینجا فاسد است. بنابراین از میان این دو دلیل، فقط همین

دلیل دوم برای ما قابل اعتماد است. از مقومات عاریه این است که مستعیر بتواند از این مستعار انتفاع ببرد، جای که انتفاع
جایز نیست عاریه تحقق ندارد. تا اینجا مطلب اول تمام شد و دو مطلب دیر هست که إن شاء اله عرض مکنیم.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=96

