
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 111 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در صحیحهی عبدالصمد بن بشیر بود. بیان نمودیم در این صحیحه آمده است که شخص غافلا وارد اعمال حج مشود و
نسبت به تروک احرام آگاه نداشته، با همان پیراهن که بر تن داشت، تلبیه مگوید؛ و بعد از علمای اهل سنت در آن زمان

سؤال کرد، که به او گفتند حجش باطل است و باید ی بدنه (شتر) به عنوان کفاره بپردازد و سال آینده هم باید حج را اعاده کند.

خدمت امام صادق علیه السلام آمد که حضرت فرمود: اینطور نیست؛ حجت صحیح است و نیاز به اعاده و کفاره هم ندارد. بعد
ی ضابطهی کل فرمودند: «أی رجل رکب أمراً بجهالة فلا شء علیه». اشال عمدهای که در این روایت است، این است که

مورد این روایت مربوط به انسان غافل است؛ برای اینه خود شخص به امام علیه السلام عرض کرد «جِئت أحج لم أسئل أحداً
عن شی» من حج کردم و قبل از آن از أحدی راجع به چیزی سؤال نردم؛ یعن احتمال نمداده و توجه نداشته است. ظهور
این تعبیر، ظهور روشن در جاهل غافل است. لذا، بوئیم جواب هم که امام علیه السلام فرمودند، مربوط به جاهل غافل است و

در نتیجه، ارتباط به ما نحن فیه پیدا نمکند. 

بررس بقیه اشالات مرحوم امام خمین بر کلام شیخ انصارى

در جلسه گذشته از اشالات مرحوم امام(رضوان اله علیه) چند اشال را عرض کردیم. اشال ـ(پنجم) ـ دیری که بر مرحوم
شیخ دارند این است که مرحوم شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف) فرمود اگر کلمهی «جهالت» در کلام امام علیه السلام

را به معنای عام بیریم که هم شامل جاهل غافل بشود و هم جاهل ملتفت، لازمهاش این است که بعداً روایت را تخصیص
بزنیم، برای اینه از جاهل ملتفت، ملتفت مقصر به ادلهی دیر خارج مشود.

پس، برای اینه تخصیص لازم نیاید، از اول بوئیم جاهل در کلام امام علیه السلام یعن غافل. اشال که امام(ره) دارند این
است که مفرمایند اگر این حرف را هم بزنیم، باز گرفتار تخصیص مشویم. اگر بوئیم مراد، خصوص جاهل غافل است، باز
باید جاهل غافل مقصر اخراج بشود؛ یعن دو نوع غافل داریم، ی غافل قاصر و ی غافل مقصر؛ همان طور که دو نوع ملتفت

داریم، ی ملتفت قاصر و ی ملتفت مقصر؛ در مورد غافل هم این دو تقسیم وجود دارد. غافل، ی غافل است که قاصر
است و این در روایت داخل است؛ اما غافل مقصر باید از روایت خارج بشود. لذا، مرحوم امام مفرماید: چه روایت را بوئیم

جاهل به معنای خصوص غافل است یا بوئیم روایت عمومیت دارد هم غافل و هم ملتفت را مگیرد، به هر حال، تخصیص مما
لابد منه است. در هر دو فرض، باید فرض مقصر را خارج کنیم. 

مناقشه در اشال پنجم مرحوم امام: به نظر مرسد این اشال هم قابل جواب باشد؛ به این صورت که تقسیم غافل به قاصر و
مقصر درست نیست. مقسم این تقسیم ملتفت است و کس که التفات دارد؛ این است که «إما أن یون قاصراً و إما أن یون
مقصراً» اما کس که غافل محض است، مثل همین آدم که اساساً در ذهنش خطور نرده که حج دارای تروک احرام است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ن است حرام باشد، همهی یقینش هم این بوده که به جایرده که پوشیدن قمیص در حال احرام ممدر ذهنش خطور ن اصلا
برود و تلبیه بوید و طواف کند و سع کند و از احرام بیرون بیاید و در عمرهی مفرده تقصیر کند، اصلا چیزی به نام تروک

احرام در ذهنش خطور نرده است. بنابراین، به نظر مرسد این تقسیم که بخواهیم بوئیم غافل «إما أن یون قاصراً و إما أن
یون مقصراً» تقسیم درست نیست؛ غافل همیشه قاصر است و غافل مقصر نداریم. بنابراین، اینجا هم حق با مرحوم شیخ است
که اگر جهالت را به معنای غافل بیریم، تخصیص لازم نمآید. و این اشال که امام (رضوان اله تعال علیه) بر مرحوم شیخ

وارد کردند، اشال واردی نیست.

مناقشه استاد محترم در کلام مرحوم شیخ انصاری: منته بر مرحوم شیخ متوان این اشال را وارد کرد که ما دلیل نداریم
که در دوران امر بین تخصیص و عدم تخصیص، بوئیم عدم تخصیص اولاست؛ اگر چنین کبرای کل داشتیم که در مدالیل

الفاظ و کلام متلّم، اگر راه باشد که کلام را بدون تخصیص معنا کنیم، بوئیم کبرا این است که در دوران بین تخصیص و
عدم تخصیص، عدم تخصیص اولاست. ما اصلا چنین کبرای نداریم و اگر یادتان باشد، مرحوم آخوند در کفایه، در باب

تعارض احوال همین را فرمودند.

در دوران بین تخصیص و مجاز، تخصیص و اشتراک، مجاز و اشتراک، نقل و تخصیص، که ی هم دوران بین تخصیص و
عدم تخصیص است، دلیل نداریم بر اینه بوییم عدم تخصیص اولاست. اگر دیدیم کلام عام است هرچند که این عام بعداً

گرفتار تخصیص مشود، نمتوان گفت و ما قبول نداریم که بوئیم لسان آب از تخصیص است.

در جلسه گذشته نیز عرض کردیم اساساً در باب احام، نمتوانیم بوئیم ی کل و ی کبرای آب از تخصیص است، حت در
باب قاعدهی لاحرج، چه لسان از این بالاتر که (ما جعل علَیم ف الدِّین من حرج)؟! و ما در رسالهی لا حرج که بحث مفصلش
را هم انجام دادیم و چاپ هم شده، اثبات کردیم که این هم ی کبرای کل قابل تخصیص است. ممن است به بعض از موارد

تخصیص خورده باشد و موارد تخصیصش را هم ذکر کردیم.

لسان «أی رجل رکب أمراً بجهالة» از لسان (ما جعل علَیم ف الدِّین من حرج) قویتر نیست! و حت دلیل «عل الید ما أخذت
حتّ تؤدیه» که در رسالهی ضمان ید گفتیم این هم قابلیت تخصیص دارد؛ و مواردی هم دارد که به آن تخصیص بخورد. لذا، به

نظر مرسد که باید این حرف را کمکم و آرام آرام از فقه خارج کرد. در کلمات مرحوم شیخ و بزرگان قبل از ایشان گاه این
تعبیر آمده که «هذا اللسان آبٍ عن التخصیص» اما این هیچ مبنا و پایهای ندارد جز ی انس ذهن. چنین چیزی نداریم؛ تمام

قواعدی که در باب احام هست، قابلیت تخصیص دارد. عقلا هم مگویند هر کل، ی تبصره و استثنای دارد. فحص کردیم و
معلوم شد طریقهی شارع همین طریقهی عقلای است؛ شارع نمگوید که من در بیان قوانین راه دیری غیر از راه عقلا دارم.
عقلا «ما من عام الا و قد خص» را قبول دارند؛ و چیزی به نام این که لسان آب از تخصیص است را در قوانین ندارند. به هر

هرِیدُ التخصیص نخورده و ابای از تخصیص دارد؛ (ی ( جرح نم الدِّین ف ملَیع لعا جحال، در ذهن اکثر فقها این است که (م
بِم الْیسر ولا یرِیدُ بِم الْعسر)ابای از تخصیص دارد؛ اما اینطور نیست. پس، اشال مرحوم امام اشال درست نیست. 

بر مرحوم آشتیان ال مرحوم امام خمیناش

مرحوم امام اشال دیری هم بر صاحب بحرالفوائد دارند. مرحوم آشتیان در حاشیهی رسائل مگوید: جهالت را در این روایت
حتماً باید حمل بر غفلت کنیم؛ چون «باء» در «بجهالة» باء سببیت است؛ یعن جهالت سبب مشود که فعل در عالم خارج

انجام شود، و جهالت که سببیت دارد، جهل به حم است در جاهل غافل؛ اما در ملتفت اینطور نیست. در ملتفت ی جهل به
حم است و دیر اینه شخص توجه داشته و فحص نرده، اینها ضمیمه به جهل به حم مشود.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=22&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=185


به عبارت دیر، روایت مگوید: فقط جهالت سبب است برای وقوع عمل باطل در عالم خارج. اشال مرحوم امام این است که
اولا این «باء» به معنای سببیت نیست؛ بله به معنای "عن" است؛ «أی رجل رکب أمراً عن جهالة» مرتب عمل شود از روی

جهالت. و ثانیاً چطور مشود که جهل سبب وقوع ی فعل در عالم خارج باشد؟ هر فعل در عالم خارج متوقف بر ی مبادی
است، آن مبادی اگر موجود شود، فعل موجود مشود.

مفرمایند: بله، گاه علم به ی حم، مانع و رادع از مبادی در نفس است، اما خود جهل نمتواند سبب شود فعل در عالم
خارج موجود شود. بالأخره شخص در حال تلبیه لباس داشته، و پوشیدن لباس معلول مبادی دیری است؛ جهل علّت برای

پوشیدن لباس نیست. بله، اگر عالم بود، نمپوشید؛ مانع مشد از اینه در نفسش پوشیدن لباس را تصور کند، تصدیق کند،
اراده کند؛ اما حال که جاهل است، نمتوانیم بوئیم این جهل از مبادی پوشیدن لباس است؛ و اساساً جهل نمتواند علت باشد.

اینها اشالات بود که مرحوم امام داشتند و ملاحظه کردید ما در بسیاری از اینها مناقشه داشتیم. 

نتیجه کلام مرحوم امام خمین

اما نتیجهای که امام(رضوان اله علیه) گرفتند این است که جهل در روایت را به ی معنای عام مگیرند؛ هرچند این نته در
کتاب تهذیب الاصول تصریح نشده، اما مفرمایند «أی رجل رکب أمراً بجهالة» اگر کس فعل را از روی جهالت بیاورد، چه
این جهالت غفلت باشد و چه عدم العلم باشد، یعن کس که علم به حم ندارد، حم را احتمال مدهد، ول علم به آن ندارد؛
تفحص مکند و اطلاع بر آن پیدا نمکند «و بق شاکاً و جاهلا» که این مشود جاهل ملتفت، رفته تفحص هم کرده ول پیدا

نرده «أی رجل رکب أمراً بجهالة» شامل این هم مشود و مفید برای ادعا هست.

نظر استاد محترم در مورد دلالت صحیحه ابن بشیر بر برائت

به نظر ما همین فرمایش تام است؛ یعن هرچند که مورد روایت جاهل غافل است، چون شخص مگوید «جئت أحج لم أسئل
أحداً عن شی» این عبارت ظهور خیل روشن در غافل دارد؛ اما در جواب که امام علیه السلام مفرمایند، کلمهی جهالت عام
است. اولا دقت بفرمایید که اگر امام علیه السلام خصوص غافل را مخواستند بیان کنند، باید تفصیل مدادند و مفرمودند:

جهالت که از روی غفلت باشد، باید بین غافل و ملتفت تفصیل مدادند که تفصیل ندادند. این ی نتهی اجتهادی خوب است؛
مگوئیم امام علیه السلام در مقام بیان ی ضابطهی کل است، که مرحوم امام به این نته در تهذیبالاصول اشاره فرمودهاند و
نتهی بسیار مهم است. سائل ی مورد جزئ را سؤال کرده و امام علیه السلام متوانست بفرماید حج تو باطل نیست و لازم

تهی اجتهادی خیلن دهد. ترک الاستفصال یکند؛ تفصیل هم نمبیان م ضابطهی کل آید ی؛ اما منیست کفاره بده
،فرمودند که حج تو صحیح است و لازم نیست کفاره بدهدر فقه الحدیث است. اگر امام علیه السلام به شخص م مهم

نمتوانیم این نتهی اجتهادی را ضمیمه کنیم و بوئیم امام ترک الاستفصال کرده است؛ آنجا خود شخص غافل است، امام
علیه السلام هم به این آدم غافل مخواهد بوید بر تو چیزی نیست؛ اما وقت ی ضابطهی کلیه بیان مکند و ترک الاستفصال
مکند، باید بوئیم: پس، فرق بین غافل و ملتفت نیست.و هر دو این عنوان را دارند که أی رجل رکب أمراً بجهالة فلا ش علیه

.

لذا، عرض کردم فقها در باب کفارات احرام مگویند: اگر کس نسبت به محرمات احرام جاهل بود، لا ش علیه، کفاره بر
ه کسر آناست؛ م کنند. بنابراین، استدلال به این روایت، استدلال تامعهدهاش نیست؛ و به همین ضابطه هم استدلال م

بوید ما واژهشناس کردیم و کلمهی جهالت در روایات، در خصوص غافل استعمال مشود. و عرض کردم این کاری است
که خود آقایان باید انجام بدهید و بسیار مطلب خوب هم هست. از کارهای است که در فقه الحدیث کمتر انجام شده است.



ها را ببینید و با کتب فقهنجف شما کتب فقه بیشتر است؛ یعن رونق بحث فقه الحدیث در حوزهی قم از حوزهی نجف خیل
قمها مقایسه کنید؛ به حدیث که مرسند، قمها در فقه الحدیث تبحر بسیار بالای دارند و زیاد هم کار شده است؛ اما در

حوزهی نجف چنین نیست و در فقه الحدیث کمتر کار مشود.

شما فقه مرحوم امام و مرحوم آقای بروجردی و مرحوم محقق حائری را ببینید، این سه نفر که محور فقه و اصول حوزه در این
دوران اخیر بودند را ببینید، به حدیث که مرسند، تا چه اندازه در حدیث دقت مکنند! و چه نات را از احادیث در مآورند! و

گاه به برکت فقه الحدیث مشل تعارض روایات را حل مکنند؛ اما همین روایات در فقه نجف وجود دارد لین کمتر به فقه
الحدیث توجه شده است. حال، شما صد روایت که کلمهی جهالت در آنها هست را امشب بررس کنید، ببینید آیا در غالب اینها

کلمه جهالت در غافل استعمال شده است؟ اگر چنین چیزی باشد، ما هم دیر به این روایت نمتوانیم تمس کنیم؛ اما اگر
دیدیم، مختلف است، یجا در غافل استعمال شده و یجا عام است، برای ما کاف بوده و در این روایت نیز کلمه جهالت ظهور

در عموم دارد و مفید برای ما نحن فیه هست.

روایت که ان شاء اله فردا مخواهیم مورد بحث قرار دهیم، روایت حسنهی ابن طیار است که در جلد1  کاف صفحه 162،
حدیث اول آمده است.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


