
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 110 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان نمودیم روایت صحیحهی عبدالرحمن ظهور روشن در حم وضع دارد و اساساً در مقام بیان حم تلیف نیست؛ و دو
راه که برای حم تلیف بیان شد نیز محل مناقشه بودند. نتهی دیر در این روایت این بود که آیا این روایت در خصوص

ه شامل جاهلغیر ملتفت است یا این غافل شود؟ آیا روایت در خصوص جاهلملتفت هم م غافل است یا این که شامل شاک
شاک ملتفت هم مشود؟

نظر استاد محترم در مورد دلالت روایت عبدالرحمان بن حجاج بر برائت

به نظر ما، دو قرینه وجود دارد بر اینه این روایت در خصوص غافل است.

قرینهی اول همان تعلیل است که در روایت آمده «بأنّه لا یقدر عل الاحتیاط» کس که قادر بر احتیاط نیست، انسان غافل
است؛ لذا، وقت احتمال حرمت و عدم آن داده نمشود، معنا ندارد که بوئیم احتیاط کنیم. احتیاط در جای است که عمل را
بخواهد انجام بدهد و احتمال خلافش را هم بدهد. اما قرینهی دوم در ذیل روایت است. سائل مگوید فإن کان أحدهما متعمداً

والآخر بجهل؟ اگر ی از زن و مرد تعمد دارد و دیری جاهل است؟ معمولا بر حسب لغت و بر حسب استعمال عرف، غافل در
مقابل عامد است؛ غافل کس است که واقعاً خطا مکند اما در خطایش تعمدی ندارد؛

مردد شاک ملتفت در مقابل عامل نیست و بله در مقابل عالم است. از همین قرینهی مقابله استفاده کنیم و بوئیم این روایت
فقط غافل را مگوید و اساساً نه سائل و نه امام نسبت به غیر غافل نظری نداشتند؛ و الغای خصوصیت همان طوری که

امام(رضوان اله علیه) فرمودند، که بخواهیم از غافل الغای کنیم به جاهل ملتفت شاک، بسیار مشل است و هیچ وجه ندارد.
نتیجه این مشود که اولا این روایت در مقام بیانِ حم وضع است؛ و اصلا کاری به حم تلیف ندارد. و ثانیاً روایت در

مورد غافل است. 

به این دو جهت، اصلا این روایت ارتباط به ما نحن فیه ندارد. ما نحن فیه این است که بوئیم کس که جاهل  و ملتفت است،
احتمال مدهد این کار در واقع حرام باشد و عقوبت واقع گریبانش را بیرد، آیا در چنین موردی اصالت البرائه جاری

مشود و عقوبت واقع را رفع مکند یا نه؟ پس، نتیجه این شد که صحیحهی عبدالرحمن دلالت بر مدعا ندارد و نمشود به آن
استدلال کرد.

[سؤال و جواب: خودتان این واژهها را در روایات بررس کنید؛ و ی از خلأهای فقه که هنوز خیل کار نشده همین است؛
حالا هم که بحمداله با کامپیوتر مشود اینها را بررس کرد. بررس بفرمایید که در روایات، غافل در مقابل چه چیزی آمده

است؟ اینه امروز عرض کردم ننشستم ی ی احصاء کنم، بله از انس ذهن دارم استفاده مکنم، روایات که در این مدت با

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آن برخورد کردیم، غالباً غافل را در مقابل عامد استعمال مکند؛ تعمد در مقابل غفلت است؛ اما جهل به معنای عدم العلم را در
خوب وسیع انجام دهید، نتایج خیل کار میدان کند. اگر بتوانید واقعاً این واژهها را در روایات، یمقابل علم استعمال م

دارد.] 

بررس دلالت روایت عبدالصمد بن بشیر بر برائت

روایت دیر، در کتاب الحج، جلد 12 وسائل الشیعة، ابواب تروک الاحرام، صفحه 488 آمده و این روایت است:

محمد بن الحسن باسناده عن موس بن القاسم بجلّ عن عبدالصمد بن بشیر عن أب عبداله، ف حدیثٍ أنّ رجلا أعجمیاً دخل
المجلس یلب و علیه قمیصه ی مرد اعجم ـ یعن کس که خیل از دین اطلاع ندارد ـ داخل مسجد شد و در حال که تلبیه

مگفت، پیراهن مخیط بر تنش بود. فقال لأب عبداله علیهالسلام ، خدمت امام صادق عرض کرد که إنّ کنت رجلا أعمل بیدی
، من کارگر هستم، در اثر کارگری هم پول جمع شده فجئت احج لم أسئل أحداً عن شی آمدم حج انجام بدهم نفقه وأجتمعت ل
و از کس سؤال نردم و افتون هؤلاء أن أشق قمیص و أنزعه من قبل رجلین، اشاره کرد به اهل سنت و گفت اینها فتوا دادند
که پیراهن خودم را پاره کنم و از طرف دو پا آن را در بیاورم؛ ـ این ی فتوا ـ بعد به من گفتند حج تو فاسد است؛ بعد هم گفتند

باید ی شتر هم قربان کنم و أنّ عل بدنه ، کفارهاش این است که شتری قربان کنم. فقاله له، حضرت فرمود: مت لبست
قمیص أ بعد ما لبی أم قبل؟ حضرت فرمود این لباس را چه زمان پوشیدی؟ 

قبل از تلبیه یا بعد از آن؟ قال قبل أن ألب، قبل از اینه تلبیه بویم، قال فأخرجه من رأس، از ناحیهی سرت خارج کن، فإنّه
لیس علی بدنه، کفاره هم ندارد، ولیس علی الحج من قابل، حجت هم حج فاسدی نیست؛ حج آینده بر تو واجب نیست.

معنایش این است که نه حج تو فاسد است و نه اینه اعاده این حج در آینده لازم است. بعد حضرت ی قاعدهی کل فرمودند
علیه ؛ هر کس فلا ش رکب أمراً بجهالة کنند، و آن این که: أی رجلکه این قاعده را فقها در کفارات احرام زیاد استفاده م

کاری را از روی جهل انجام داد، هیچ مؤاخذه و اثری ندارد؛ هیچ کاری لازم نیست انجام بدهد. بعد هم فرمود طُف بالبیت سبعاً
وصل رکعتین عند مقام ابراهیم تا آخر روایت که دیر ارتباط به ما ندارد. شاهد ما در این قاعدهی کلیهای است که امام علیه

السلام فرمودند «أی رجل رکب امراً» رجل هم پیداست که خصوصیت ندارد و در مقابل امرأة نیست. اگر شخص مرتب
امری از روی جهالت شد، فلا ش علیه.

دیدگاه مرحوم شیخ انصارى و آشتیان در مورد دلالت روایت

بوده که اصلا آدم مرحوم شیخ اعظم انصاری(قدس سره) فرموده این روایت هم اختصاص به غافل دارد؛ چون مرد اعجم
توجه نداشته و با همان لباسش آمده در مسجد و تلبیه را در میقات گفته و در مسجد الحرام آمده است. لذا، مورد روایت جاهل

غافل است؛ و وقت جاهل غافل شد، دیر به درد ما نحن فیه نمخورد.

بعد هم فرمودند: اگر بخواهیم  «أی رجل رکب أمراً بجهالة» را بوئیم عمومیت دارد، چه غافل و چه ملتفت را مگیرد، باید
جاهل مردد مقصر را از آن خارج کنیم؛ چون فقها در غالب موارد در فقه آدم جاهل مقصر را ملحق به عامد و عالم مدانند که

باید برود سؤال کند، منته نرفته که سؤال کند؛ لذا، خودش مسئول است. اگر کس بوید که این اخراج چه اشال دارد؟
مفرماید: لسان این روایت و قاعده کلیه آب از تخصیص است. لذا، از اول مگوئیم عمومیت ندارد تا گرفتار تخصیص نشویم؛

بنابراین، فقط اختصاص به غافل دارد.



مرحوم آشتیان در بحرالفوائد در تأیید فرمایش شیخ مفرماید «باء» در "بجاهلة" برای سببیت است؛ یعن جهل سبب بر این کار
شده است؛ کجا و کدام جهل سبب مشود؟ جهل که از روی غفلت باشد؛ اما جای که کس ملتفت است، یعن احتمال مدهد

که این کارش اشتباه است، جهل تنها سبب برای فعل نمشود، عدم سؤال، تقصیر در سؤال، کوتاه کردن در سؤال هم به آن
ضمیمه مشود. روایت هم مگوید فقط جهل سبب است برای وقوع این فعل. این کلام شیخ و کلام مرحوم آشتیان بود. 

بررس اشالات مرحوم امام خمین بر دیدگاه مرحوم شیخ و آشتیان و مناقشه در
آن

امام(رضوان اله علیه) در اینجا نات مختلف را دارند که اگر بخواهیم کلام ایشان را تفی کنیم، شش هفت مطلب در
کلامشان آمده است. اولین مطلب این است که تعبیر "بجهالة" ی تعبیر رایج در کتاب و سنت است؛ مثلا در قرآن مخوانیم

(انَّما التَّوبةُ علَ اله للَّذِین یعملُونَ السوء بِجهالَة)یا (یا ایها الَّذِین آمنُوا ان جاءکم فَاسق بِنَبأ فَتَبینُوا ان تُصیبوا قَوما
بِجهالَة)مفرماید این کلمه از نظر ترکیب جار و مجرور است و در قرآن و سنت زیاد استعمال شده و اختصاص به غافل هم

)فقط مربوط به غفلت نیست؛ جهل در اینجا، هم الَةها بِجموا قَویبن تُصنُوا ایفَتَب أبِنَب قفَاس مکاءن جنُوا اآم ا الَّذِینهیا اندارد. (ی
)توبه فقط مربوط به آدمهای غافل الَةهبِج ءولُونَ السمعی لَّذِینل هال َلةُ عبا التَّونَّمگیرد یا (اگیرد و هم عدم العلم را مغفلت را م
نیست؛ هر موردی که کس از روی جهل عمل را انجام داد، شامل است و اختصاص به جاهل غافل ندارد. ما نیز وقت آیهی نبأ
را بحث مکردیم، ـ آقایان مراجعه کنید ـ بحث را راجع به خصوص کلمهی جهالت داشتیم. اصلا در خصوص آیهی نبأ، جهالت

)یعن اصابهی سفیهانه. الَةها بِجموا قَویبن تُصگیرد؛ (ام به معنای سفاهت است، این که انسان از روی سفاهت بعداً تصمیم

مناقشه در مطلب اول مرحوم امام:  ـ این مطلب را قبلا هم گفتهایم و اکنون نیز عرض مکنیم و باید روی آن زیاد کار شود ـ ما
معتقدیم که اگر در دو سه آیه کلمهی "بجهالة" آمد، دلیل نداریم که در هر سه مورد باید ی معنا داشته باشد! 

در بحث قاعدهی لاحرج گفتیم در قرآن و آیات متعدد آمده، مثلا در قرآن نُه مورد کلمهی "حرج" استعمال شده و در هر موردی
شاید ی معنای داشته باشد؛ کلمهی "زینت" در قرآن به موارد مختلف استعمال شده و در هر موردی ی معنای دارد؛ کلمهی

"فتنه" در قرآن در موارد مختلف استعمال شده و در هر جا ی معنا دارد؛ و این عظمت قرآن را مرساند. برخ از مفسرین این
طرف قضیه را فر کردند که این ی اصطلاح قرآن است؛ مثلا جهالت از اول قرآن تا آخر قرآن هر جا آمده به ی معناست،

حرج نیز همینطور است، اما این چنین نیست!

اتفاقاً عظمت قرآن در همین است که در هر موردی معنای خاص خودش را دارد. انسان باید دقّت کند و با قرائن مختلف
مقصود را بفهمد. حال، مخواهم این را عرض کنم که اینه در قرآن "بجهالة" فرض کنیم در همه جا به ی معنا آمده اما دلیل

نمشود در روایت که امام صادق(ع) دارد نیز همان معنا را داشته باشد. در قرآن دارد که (ان تُصیبوا قَوما بِجهالَة فَتُصبِحوا
ءولُونَ السمعی لَّذِینل هال َلةُ عبا التَّونَّماین در خصوص جهالت در همان مورد است، این اثر در (ا(یننَادِم لْتُما فَعم َلع

بِجهالَة)نیست؛ بله آنجا اثر دیری شاید باشد. لذا، نمشود این را گفت.

اولا قبول نداریم که در قرآن در ی معنا استعمال شده باشد، ثانیاً برفرض هم در قرآن به ی معنا باشد، دلیل نداریم که حتماً
باید در این روایت هم به همان معنای مصطلح قرآن باشد. این مطلب اول مرحوم امام.

مطلب دوم اینه مرحوم امام فرمودند شمای شیخ مگویید مورد روایت غافل است؛ پس، ما بیائیم این کلام امام(ع) را هم که
فرموده «أی رجل رکب أمراً بجهالة» را بوئیم مربوط به غافل است، چنین نیست؛ مورد که مخصص نیست! ممن است مورد

در موردِ غافل باشد، اما کلام امام(ع) اختصاص به غافل نداشته باشد به خصوص که امام علیه السلام در مقام بیان اعطای

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=17
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=17
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=17
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=49&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=17


ضابطهی کلیه است. 

مناقشه در مطلب دوم مرحوم امام: اینجا هم متوانیم بر فرمایش مرحوم امام مناقشهای داشته باشیم؛ و آن این که مرحوم شیخ
نمخواهد بوید مورد مخصص است! شیخ مگوید امر ما دائر بین این است که بوئیم "بجهالة" اختصاص به مورد دارد یا

بوئیم عام است و تخصیص بزنیم؛ و چون لسان روایت آب از تخصیص است، مگوئیم پس اختصاص به مورد دارد.
وئیم مورد مخصص است! خود مرحوم شیخ و اصلاه غیر از این است که باختصاص به مورد داشتن روی قرینهی خارجی

هیچ فقیه قبول ندارد که مورد مخصص باشد. بین این دو مطلب فرق است که بوئیم مورد مخصص است یا بوئیم
.اختصاص به مورد دارد لقرینه

مرحوم شیخ در اینجا مگوید کلمهی "جهالة" اختصاص به مورد دارد با این قرینه که اگر بوئیم عمومیت دارد، نیاز به
تخصیص دارد؛ در حال که لسان روایت آب از تخصیص است.

مطلب سوم مرحوم امام این است که مفرمایند اینه مگوئید لسان آب از تخصیص است، چنین نیست؛ لسان آب از
تخصیص نیست. این روایت طوری نیست که اگر تخصیص بزنیم، در عرف استهجان لازم بیاید؛ و تخصیصش مستهجن باشد.

مطلب چهارم اینه مفرمایند ما در ابواب صوم و حج روایات داریم که دلالت بر معذوریت جاهل دارد؛ و در آن روایات،
تفصیل بین غافل و غیر غافل داده نشده است. جواب این مطلب آن است که در آن روایات تفصیل داده نشده باشد، اما آنها
چطور قرینه بر این روایت مشود؟ این روایت در اینجا ممن است در خصوص غافل باشد و همینطور هم هست. مخواهم

بویم آنها قرینه نمشود. این چند مطلب و اشال، ی دو اشال دیر هم هست که آقایان جلد 3 تهذیب الاصول را ببینند، فردا
نتیجه این روایت را ان شاء اله بیان مکنیم.

و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین.


