
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۰۶ اردیبهشت ۱۳۸۹

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 99 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

کلمات علماء در تعریف اجاره

بحث در احتمالات در «حقيقت اجاره» بود. و لو اينه امام(رض) فرمودند اجاره، يك اضافهی خاص بين عين مستأجره و
مستأجر ايجاد مكند كه اين اضافهي خاص، متضمن نقل منافع هم هست، يا لازم بين آن، عبارت از نقل منافع است، اما هر

چه تأمل كرديم كه عقد اجاره چونه بين عين و مستأجر اضافهاي را ايجاد مكند، ما به اين مطلب نرسيديم. وقت كلمات فقها
را مبينيم، تعریف که در کلمات مشهور آمده «تمليك المنفعة بعوضٍ» است. در لمعه، شرايع و تذكره همین آمده است. مرحوم

علامه(ره) در تذكره مگويد «أطبق عليه الجمهور»؛ جمهور فقها اجماع دارند بر اين كه اجاره فقط مربوط به تمليك منفعت
است.

گويد اجاره «هو التسلیط علد(ره) در عروه مر نيامده است. خود مرحوم سيدي راجع به «عين» در كلمات هيچ مطلب
العين» ‐آن احتمال كه ديروز عرض كرديم، احتمال سيد(ره) در عروه است كه امام(رض) هم آن احتمال را ذكر كردند‐؛ كه

حقيقت اجاره أصلا تمليك المنافع نيست، حقيقت اجاره؛ «التسلیط عل العين للانتفاع بها»، براي انتفاع به آن عين است. طبق
اين بيان سيد(ره)، منفعت، متعلّق تمليك هم قرار نمگيرد، تسلیط بر عين است براي انتفاع به آن عين. باز مرحوم آقاي حيم(ره)
در مستمسك همان بيان مرحوم آخوند(ره) در حاشيهي ماسب را دارند، ایشان مگويد اجاره، «جعل العين بالراء»، يا «جعل

العين بالاجرة» است. 

در كلام ايشان هم مسألهي «تمليك المنفعة» نيست. برخ گفتهاند اجاره، «عقدٌ ثمرته نقل المنفعة»؛ كه با اين احتمالات هم كه
امام(رض) دادند سازگاري دارد، كه بوئيم اضافهي خاص بين عين و مستأجر، که متضمن نقل منافع است يا لازم بين آن،

نقل منافع است كه با آنها هم سازگاري دارد. صاحب جواهر(ره) در جواهر، ج27، ص204 مفرمايد: «الإجارة ما شرع لنقل
المنفعة بعوضٍ»؛ اجاره، آن است كه غايتش نقل منفعت لعوضٍ است، يعن يك اضافهاي است كه غايت آن اضافه، نقل منفعت

بعوضٍ است. مرحوم آقاي بروجردي(ره) در حاشيهي عروه اين عبارت را دارند كه تقريباً بين همه اين مطالب جمع كردهاند؛
«إضافة خاصة يعتبرها العقلاء ف العين المستأجرة بالنسبة إل المستأجر مستتبعة لمله أو استحقاقه لمنفعتها أو عملها و
لتسلّطه عليها بتلك الجهة و لذلك لا تستعمل إ متعلّقة بالعين»؛ أولا قبول مكنند که اجاره يك اعتباري است كه عقلا در عين

مستأجره براي مستأجر اعتبار مكنند و اين اضافه، مستتبع اين است كه مستأجر، مالك عین شود، مثل همان جاي كه گوسفند
را براي لبن اجاره دهد، يا استحقاق منفعت پيدا كند.

بعد در آخر فرمودند «و لذلك لا تستعمل إ متعلّقة بالعين»؛ چون يك اضافهي خاصهای بين عين و مستأجر است، مادهي اجاره
و «آجرتُك»، اين لا تستعمل إلا متعلّقةً بالعين . اين بيان مرحوم آقاي بروجردي(ره) جمع بين بسياري از اين تعاريف و احتمالات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است. آنچه كه ما عرض كرديم اين است كه اگر در مفهوم عقد اجاره، كلمهي «عين» وجود دارد، مگويد من خانه را اجاره
دادم، اما اين مستلزم اين نيست كه بين اين عين و بين مستأجر، يك اضافهاي ايجاد شود، اينجا آنچه را كه عقلا مخواهند در

باب اجاره مطرح كنند اين است كه مستأجر از منافع اين عين استفاده كند، چون منفعت هم جداي از عين نيست، لذا مگويند
خانه را اجاره دادم، نمتوانند بويند منفعت را اجاره دادم.

دلیل تعبیر به «إضافه خاصه» در کلمات علما

مخواهم عرض كنم آنچه كه اين بزرگان را وادار كرده بويند «اضافةٌ خاصة بين العين و المستأجر»، همين است كه در عقد
اجاره، كلمهي «عين» يا «دار» آمده، مگويند «آجرتُك الدار»، «آجرتُك الدّابة» . عرض ما اين است كه ملازمهاي ندارد. اگر
در يك عقدي، يك عنوان آمد، اينطور نيست كه بوئيم حتماً به وسيلهي اين عقد، بين آن عنوان و بين طرف مقابل، يك اضافهاي

هم ايجاد مشود.

مثلا در عاريه، مر عين را عاريه نمدهيد؟ مگوئيد من اين لباسم را عاريه دادم، آنجا مگوئيد بين اين عين و بين اين مستعير
يك اضافهاي ايجاد شد؟!! يا اين كه اين عین در اختيار او قرار داده مشود، اضافه و حق، بين مستعير و منافع اين خانه است،

منافع اين لباس است. يا در باب مضاربه، پول دهنده مگويد من اين پول را به عنوان مضاربه در اختيار تو قرار مدهم. بين
عين پول و بين عامل، اضافهاي ايجاد نمشود، عامل فقط متواند اين را در تجارت مصرف كند، پول مال مالك است و عين

پول، مال اوست. أساساً اين عين تا قبل از إجاره يك إضافهي مليت به خود موجر دارد. آيا اين اضافه مخواهد با اجاره
عوض شود؟ خیر. چه چيز در باب اجاره عوض مشود؟ 

در باب اجاره، براي موجر دو اضافه بوده؛ ي؛ موجر اضافهي به عين دارد، دیر؛ اضافهي به منافع عين دارد. حالا با اجاره،
اين اضافهي دوم باطل مشود و بين مالك و منافع هيچ اضافهاي نيست. اين اضافه بين منافع و مستأجر ايجاد مشود، قبل از

اجاره، اين اضافه بين موجر و منافع بود، بعد از اجاره بين مستأجر و منافع است. بنابراين ما أصلا نمتوانيم در باب اجاره
بوئيم با اجاره، يك اضافهي خاص بين عين و مستأجر ايجاد مشود. اجاره، همان نقل منافع است، اجاره، همان تمليك

منفعت در مقابل عوض است و زائد بر آن چيزي نيست و همين مطلب مشهور، به نظر ما تام است.

نقد کلام سید(ره) و نظر استاد

سيد(ره) در عروه مگويد اجاره، تسلیط بر عين است. ما خواهیم گفت که اين تعريف أساساً اشال دارد و أصلا در عقد اجاره،
روي هيچی از تعاريف، حت روي تعاريف كه مگويند اضافهي خاص بين عين و مستأجر است، عقد اجاره براي مستأجر،

تسلیط ايجاد نمكند. عقد اجاره فقط نسبت به منافع يك استحقاق ايجاد مكند، براي انتفاع منافع يك حق را ايجاد مكند. حالا
يا بوئيم ملك مشود، بنا بر اينه منفعت، قابليت تمليك و تملّك داشته باشد، يا بوئيم اين مستأجر نسبت به منافع، يك حق پيدا
مكند، نسبت به منافع اين عين، استحقاق پيدا مكند. حالا وارد اين بحث مشويم كه آيا با عقد اجاره، تسلیط براي مستأجر
ايجاد مشود يا خير؟ پس تا اينجا نظر امام(رض) روشن شد. اقوال و أنظار را عرض كرديم. به نظر ما؛ از جهت عرف عقلا هم

همينطور است، عقلا نمگويند با عقد اجاره بين مستأجر و اين عين، يك اعتبار عقلاي و يك اضافهي خاص ايجاد شد.



بررس دلالت اجاره بر «تسلیط بر عین»

حالا مهم اين است كه در مسألهي عقد فاسد، بيشتر روي اين جهت تحقيق كنيم كه آيا اجارهي صحيح، مستلزم اين است كه
موجر، مستأجر را بر اين عين مسلّط كرده است؟ يا اينه تسلیط در كار نيست؟ كسان مثل مرحوم سيد(ره) كه از ابتدا اجاره

را به تسلیط معنا مكنند و مگويند اجاره، چیزی غير از تسلیط نيست. معنای اجاره اين است كه موجر، مستأجر را بر عين
مستأجره مسلط مكند. اما ما عرض كرديم كه اين يك مفهوم عقلاي نيست. در باب اجاره، اجاره همان نقل منافع و تمليك

منافع است. آيا در تمليك منافع، مسلّط شدن مستأجر وجود دارد؟ آيا روي مبناي خود امام(رض) كه فرمود با اجاره؛ اضافهي
خاص بين مستأجر و عين ايجاد مشود، آيا روي اين مبان، مستأجر مسلّط بر عين مستأجره مشود يا خير؟

کلام امام(رض)

امام(رض) مفرمايند كه عقد اجاره بما هو ‐یعن فارغ از اینه كس شرط كند‐، اقتضاي تسلیط مستأجر بر عين مستأجره
را ندارد. مفرمايد «الظاهر أنّ عقد الإجارة بما هو، لا يقتض لزوم جعل المستأجر مستولياً عل العين المستأجرة»؛ و

مفرمايند فرق نمكند بين اجارهي حر، اجارهي دابه، یا اجارهي مساكن. فقط مفرمايند طبق احتمال كه سيد(ره) داده كه
عبارت از همان تسلیط بر عين است، اين اقتضاء وجود دارد، اما بقيهي مبان در باب اجاره و تعاريف كه وجود دارد چنين

اقتضاي ندارد. مفرمايد بله، موجر بايد مستأجر را متمن از عين كند، اما تمن از عين، غير از تسلّط بر عين است، غير از
اين است كه سلطهي عقلاي و عرف بر اين عين پيدا كند. تمام فرمايش امام(رض) اين است كه بين استيلاء و تمن فرق وجود

دارد. مفرمايند «فإنّ الاستيلاء عبارة عن الاستبداد و التسلّط عل الش‌ء، و مجرد التمين للتصرف لا يقتضيه‌». حالا اين را با
يك مثال عرف توضیح دهم؛ اگر من خانهاي دارم، فرض كنيد به شما فضلا بويم كه اين اتاق اين خانه را براي مباحثه در

اختيار شما قرار مدهم. يعن شما متمن مشويد كه آنجا بنشينيد مباحثه كنيد. اما معنايش اين نيست كه شما بر اين عين
تسلط پيدا كنيد. تسلط از نظر فقه آثاري دارد.

 آثارش اين است كه من بتوانم اين عين را بفروشم، يا هبه كنم، يا در مقابل اين عين پول دريافت كنم. ای نته ها را دقت کنید؛
گر چه اين مطلب در اينجا، مؤيد فرمايش امام(رض) است، اما نسبت به مطلب قبل، نقض کلام ایشان است. ما سؤال مكنيم
كه اگر بين عين مستأجره و مستأجر، اضافهاي ايجاد شود، مستأجر بايد براي اضافهاش يك حق پيدا كند. بالأخره آيا متواند

اين حق پيدا شده(مثلا حق أولویت، أحقّیت) را به ديري مصالحه كند و بعد از اجاره بويد من نسبت به اين عين مستأجره يك
اضافهاي پيدا كردم؟!!

آيا متواند اين اضافه بين خودش و عين را با يك عوض مصالحه كند؟ هرگز. در حال كه در تمام اضافههاي كه در معاملات
ايجاد مشود، همانطور كه اين اضافه قبلا نبوده و بعداً ايجاد شده، الآن هم اين شخص متواند اين اضافه را به ديري منتقل

كند، در حال كه در اجاره چنين مطلب وجود ندارد. این مطلب كشف از اين مكند كه أصلا چنين اضافهاي نيست كه بخواهد
مورد مصالحه و نقل و انتقال قرار گيرد، لذا نمتواند اجاره دهد. عرض من اين بود كه بدون اينه اين مستأجر اين را اجاره
بدهد، بويد الآن دو چيز به من رسيده، ي اينه بين من و اين عين يك اضافهاي ايجاد شده، دوم اینه من مالك اين منافع

هستم. حالا در آن اجارهي دوم، منافع را به ديري منتقل كند. اما عرضم اين است كه آیا بدون آن اضافهي دوم و بدون آن نقل
منافع، متواند آن اضافهي اول را نقل و انتقال بدهد يا نه؟ 

لذا سيد(ره) مگويد «حقيقتها التسليط عل عين للانتفاع بها بعوض‌»؛ سيد(ره) از اين اضافه، تعبير به تسلیط كرده است. پس
معلوم مشود كه اين تسلیط، غير از آن منافع است. ما مخواهيم بوئيم يك اعتبار خاص عقلاي است، عقلا مگويند كس كه



بر يك عين تسلّط دارد، يعن متواند نسبت به اين عين، تسلّط معامل كند، اما در تمن اين معنا نيست. در كلام امام(رض)
تسلّط را به معناي تصرف معامل نياورده، يعن تصريح نرده، ول ظاهر عبارت ايشان اين است كه مخواهند بين تسلّط و

تمن فرق بذارند، مگويند تسلّط، يسري مجو‍ّزات تصرفات معامل است، و لو به نحو اينه شما در باب حقوق فرض كنيد
يك حق امتيازي نسبت به يك وام داريد، آيا مشود اين حق امتياز را خريد و فروش كرد يا نه؟ مگوئيم بله. شما بر اين تسلّط
داريد و هر حق موجب سلطه است. اما تمن، يك مرحلهي ضعيف است و سلطه نيست، بله صرف الاستفاده است، مستعير
در عاريه، تسلط بر عين ندارد، لذا هر زمان معیر بخواهد، عین را از دستش مگيرد. پس عرض ما این است که يا شما از اول
اضافه را مطرح ننيد، و يا مگوئيم اگر مگوئيد «اضافةٌ خاصة» ؛ باز اين دو صورت دارد؛ اگر اين «اضافةٌ خاصة» ، عين

همان نقل منفعت باشد، به نقل منفعت برمگردد.

اگر بوئيد اين «اضافةٌ خاصة» غير از آن است، كه ظاهر عبارت هم همين است، ظاهر عبارات اين است كه اجاره اول مآيد
يك اضافهاي بين مستأجر و عين ايجاد مكند، بعد ‐حالا يا به نحو الغاية يا به نحو التضمن يا به نحو الالتزام‐ نقل منافع دارد.

ما مگوئيم اگر این را بوئيد؛ سؤال ما اين است كه اين اضافهاي كه اول مآيد آيا از موجر به مستأجر منتقل شده؟ پس
مستأجر بايد بتواند خود اين اضافه را به ديري منتقل كند. اگر بوئيد خود اين اضافه را نمتواند منتقل كند، مگوئيم پس
معلوم مشود حقيقت اجاره غير از نقل منفعت چيزي نيست، چرا منفعت را مطرح كنيد. لذا اين بيان خوب مشود. بحث

بعدی اين است كه اجاره موجب تسلیط هست يا نه؟ آيا بين تسلیط و تمن فرق است؟ كه امام(رض) اصرار دارند بر اينه بين
اينها فرق بذارند.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


