
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 104 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در کلام مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) در حدیث اطلاق بود؛ اکثر مطالب ایشان را با مناقشات که از
امام(رضوان اله علیه) یا دیران وارد شده بود، بیان کردیم. به اشال سوم از کلام مرحوم اصفهان رسیدیم، در فرض که

"مطلق" را به اباحهی ظاهریه تفسیر کنیم و "ورود" را به معنای صدور بیریم؛ همانطور که مرحوم آخوند این احتمال را بیان
کردهاند. مرحوم اصفهان فرمود: اگر بوئیم معنای حدیث این است که «کل ش مباح بالاباحة الظاهریة حتّ صدر من الشارع

نه» سه اشال دارد که در بحث امروز اشال سوم را مخواهیم بیان کنیم.

م مطرح شده در قسمت اول فرمایش مرحوم اصفهانال سواش

در اشال سوم مفرماید: اگر معنای روایت این باشد که اباحهی ظاهریه تا مادام است که از شارع نهی صادر نشده باشد؛ به
این معنا که اباحهی ظاهریه باق مماند تا زمان صدور نه؛ وقت نه آمد، اباحهی ظاهریه از بین مرود. پس، تا زمان که
نهی نیامده یا ش در صدور و عدم صدور نه هست، اباحهی ظاهریه باق است؛ یعن روایت حم مکند به بقای اباحهی

ظاهریه.

ایشان در ادامه ی قاعدهای را مآورند و مفرمایند «ومقتض فرض عدم الحرمة إلا بقاء هو فرض عدم الحرمة حدوثاً» اگر
گفتیم روایت دلالت بر عدم حرمت بقای دارد، لازمهی اینه ی شیئ، ی موضوع بقاء حرام نیست، این است که حدوثاً هم

حرام نباشد؛ نمشود بوئیم استمرار چیزی حرام نیست، شارع برای آن در استمرار حرمت نیاورده، اما در حدوثش حرمت
آورده است. لازمهی عدم حرمت بقای، عدم حرمت حدوث است. چه نتیجهای مخواهند بیرند؟

باق ر موضوعت یا حرمت نداریم، دیدر حلی ر شفرمایند: اگر در اینجا نتیجه گرفتیم که آن چیز حدوثاً حرام نیست، دیم
نمماند برای اباحهی ظاهریه. به عبارت دیر ـ این تعبیر را من دارم و در کلام ایشان نیست ـ مخواهند بفرمایند «یلزم من

تفسیر اطلاق بالاباحة الظاهریة عدم اباحة الظاهریة» ، از وجودش عدم لازم مآید؛ روایت را به گونهای معنا کنیم که از
وجودش عدم لازم بیاید. 

مگوئید اباحهی ظاهریه تا زمان است که از شارع نه صادر نشده باشد؛ اگر ش داریم که نهی وارد شده یا نشده، بقاء حرام
نیست، و چیزی که بقاء حرام نیست، حدوثاً هم حرام نیست و اگر حدوثاً حرام نباشد، دیر معنا ندارد که اباحهی ظاهریه را

بیاوریم؛ چون ش وجود ندارد. این خلاصهی اشال سوم ایشان.

عبارتشان این است: «ومنها أنّ ظاهر الخبر جعل ورود النه غایة رافعة للاباحة الظاهریة المفروضة، ومقتض فرض عدم
الحرمة الا بقاء هو فرض عدم الحرمة حدوثاً» . اگر اصفهان بوید بعد ورود النه حرمت مآید، اولا دیر آنجا تعبیر بقاء

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ندارد؛ یعن بعد ورود النه، حرمت تازه حادث مشود و بقاء معنا ندارد؛ اما قبل از ورود نه عدم الحرمة باق است و استمرار
دارد. مرحوم اصفهان مفرماید: ما وقت آمدیم "حتّ" را غایت قرار دادیم، ـ که البته این را باید در اول اشال به عنوان

مفروض اشال قرار دهیم و همینطور هم هست، آن احتمالات که در عبارات سابق بود که «حتّ» را قید موضوع یا شرط
موضوع بیریم، آنها اختلافات خلاف ظاهری است، بنا بر اینه «حت» غایت باشد. ـ تا مادام که این غایت نیامده، عدم

الحرمه باق است؛ «کل ش مطلق» یعن اطلاق هست و باق است تا زمان که نه وارد بشود. 

اول از ظاهر حدیث استفاده مکنند و بعد مفرمایند ما بیائیم همین را تحلیل کنیم. اگر مولا در کلام گفت اباحه باق است یا
گفت عدم الحرمه باق است. اگر این اباحه «بقاء» هست یا عدم الحرمه «بقاء» هست، لازمهاش این است که «حدوثاً» هم

باشد. نمشود که ی چیزی بقاء و استمرارا عدم الحرمه و یا اباحه را دارا باشد، اما حدوثاً چنین چیزی نباشد. اگر حدوثاً هم
عدم الحرمه باشد، دیر مجال برای ش باق نمماند. دیر چه ش داریم؟! اگر بخواهیم طبق احتمال که آقایان مدهند،

حدیث را معنا کنیم و بوئیم «مقتض فرض عدم الحرمة إلا بقاء» یعن "بقاء" حرمت هست، اولا حرمت که بعد از نه مآید،
دیر بقاء معنا ندارد و بله تازه حدوث مشود؛ لذا، باید حتماً همینطور معنا کنیم. حالا شما هم در عبارات اصفهان دقت کنید.

ل دیدگاه مرحوم اصفهانم مطرح شده در قسمت اوال سومناقشه در اش

،وییم مراد از ورود نهاست که ب ال سوم شما زماناش گوید: جناب اصفهانل مال سوم، مستشبعد از بیان این اش
ورود نه از طرف خداوند تبارک و تعال است؛ اما اگر گفتیم مراد از ورود نه، ورود نه از پیامبر(ص) یا وص اوست،

"حتّ یرد فیه نه" یعن "حتّ یرد من الرسول أو من أحد الاوصیاء نه" ، و منافات هم ندارد با اینه از طرف خدا نه آمده
باشد اما هنوز پیامبر یا وص(ع) ابلاغ نرده باشد.

مستشل مگوید: اگر «حتّ یرد فیه نه» را این طور معنا کنیم، اشال شما دیر وارد نیست؛ برای اینه ش ما در اباحه و
کنیم از ابتدا خدای تبارک و تعالم ش وقت به پیامبر گفته شده یا نه؟ یعن م به این است که از خدا آیا نهیعدم اباحه متقو

نهای در این فعل آورده یا نه؟ همین مقدار در موضوع اباحهی ظاهریه کاف است. اما غایت چیست؟ در این روایت امام(ع)
مفرماید: اگر تو ش کردی خدا نهی وارد کرده یا نه؟ اینجا اباحهی ظاهریه را داشته باش تا زمان که ما آن نه را به تو

از طرف خدای تبارک و تعال است، صدور نه م برای شپیامبر است؛ اما آنچه مقو از پیامبر یا وص برسانیم؛ غایت، نه
است. خود مرحوم اصفهان ضمن بیان این اشال مفرمایند: این احتمال بعید نیست که اصلا در این روایت بوئیم مراد از

این غایت، صدور نه از پیامبر و اوصیاء(ع) است؛ و مفرماید ظاهر روایت صدور تدریج است. 

«إذ الظاهر من الصدور التدریج بعد جعل الاباحة الظاهریة هو الصدور من النب أو الوص ف مقام تبلیغ الاحام تدریجاً» ،
چون احام تدریجاً نازل شده، امام صادق علیه السلام به راوی فرموده کل ش مطلق، هر شیئ مباح است بالاباحة الظاهریة،

وقت ش کردی خدا نهی کرده یا نه، حرام فرموده یا نه؟ کل ش مطلق ، تا اینه در این برنامهی تدریج احام، نه از طرف
پیامبر یا از طرف ما صادر بشود. مشل اینطور برطرف مشود که اگر بوئیم مراد فقط صدور نه از طرف خداست، اشال

است و عدم حرمت حدوث مستلزم عدم حرمت حدوث گردد به عدم اباحهی ظاهریه؛ چون عدم حرمت بقایاین است که برم
مستلزم عدم اباحهی ظاهریهی حدوث است.

اما اگر گفتیم که مراد از صدور نه، صدور نه از پیامبر و یا وص است، دیر لازم نیست که بویم الآن از پیامبر نه صادر
شده یا نه؟ مگوئیم «کل شی مباح»، یعن اباحه ظاهریه، منشأ این اباحه چیست؟ ش در نهای که خدا گفته است. ما در این
عبارت اصلا اسم از خدا نمآوریم. مگوید هر وقت ش کردی که نه از طرف خدا صادر شده، اباحه است تا زمان که از

طرف پیامبر صادر شود. یعن مستشل مخواهد بوید «حتّ یرد فیه نه» یعن «حتّ یرد من النب أو الوص نه» قوام



ش، قوام اباحهی ظاهریه به ش نه از خداست؛ یعن سه چیز اینجا مطرح مشود. امام صادق مخواهد بفرماید اگر در
حلیت و حرمت ی ش ش کردی، یعن ش کردی که خدای تبارک تعال شیئ را حرام کرده یا نه؟ 

این ش مباح است و مطلق، نه تا زمان که علم به نه خدا پیدا کن بله تا زمان که نهی از پیامبر یا وص صادر شود؛ تا
زمان که از پیامبر یا وص نه صادر نشود، آن اباحهی ظاهریه موجود است و موضوعش هم موجود است؛ دیر اینطور

نیست که بدون موضوع باشد. مستشل مگوید: اگر غایت را ورود نه از خدا قرار بدهیم، مگوئیم عدم حرمت بقاء مستلزم
عدم حرمت حدوث است، اما در این بیان مگوئیم نه؛ ممن است شارع حرام کرده باشد اما پیامبر یا وص هنوز آن را تبلیغ و
ابلاغ نرده باشد. و روی این بیان، روایت «کل ش مطلق حتّ یرد فیه نه» ، مساوق با روایت «ما حجب اله علمه عن العباد
فهو موضوعٌ عنهم» مشود. به عبارت دیر، روی این بیان، روایت مگوید: اگر حرام را خدا به پیامبر یا وص، وح یا الهام
فرموده اما هنوز از طرف آنها به شما ابلاغ نشده، عذاب و مؤاخذه نمشوید. «کل ش مطلق»، یعن هر چیزی برای شما مباح

است بالاباحة الظاهریة، این خلاصهی اشال. مرحوم اصفهان تقریباً این اشال را قبول دارد.

ابتدا مفرماید: خیل خُوب؛ همان اشال اول و دوم که در مباحث گذشته مفصلا مطرح کردیم، به قوت خودش باق است؛ و
از این بیان استفاده مشود اساساً در این سه اشال آن چه بیشتر مورد نظر مرحوم اصفهان است، همان محذور اول و محذور

دوم است؛ و این محذور سوم چندان مورد توجه ایشان نیست.

بعد از این مطلب، مفرماید: حم که از خدا به نب یا به وص برسد و آنها به ما ابلاغ نرده باشند، اگر یقین به این هم پیدا
کنیم، اثری ندارد؛ یعن یقین پیدا کنیم خداوند حرام را به پیامبر رسانده، اما پیامبر مأمور به ابلاغش نیست. در روایات وارد

شده که در زمان ظهور، زکات بیش از این موارد نُهگانه گرفته مشود؛ ما الآن بر حسب همین روایات به آن علم داریم؛ یعن از
طرف خدا آمده و به امام عصر(عج) هم رسیده، اما هنوز ابلاغ نشده است. آنچه هست، این است که برای قطع به این حم، چه

تفصیل و چه اجمال، اثری وجود ندارد تا چه رسد به ش در این حم.

البته این جواب دوم بر خلاف فرض سؤال است. فرض سؤال این است که ش ما ربط به صدور نه از ناحیهی پیامبر یا
وص ندارد؛ فرض ما در این اشال سوم این است که آنچه مقوم برای ش است، ش در نه از خداست؛ آن وقت ایشان در
اشال دوم مفرماید برای قطع به آنچه که خدا به پیامبر فرموده و اینها ابلاغ نردند، اثری نیست تا چه برسد برای ش به آن.

ما نسبت به اصل نه ه شش نداریم ـ کاری نداریم؛ بلوید ـ البته کاری به شخواهد بم ما نسبت به آنچه که پیامبر یا وص
وارد از طرف خداست. 

نتیجه و جمعبندى کلام مرحوم اصفهان در قسمت اول

تا اینجا مرحوم اصفهان چه کرد؟ ایشان از اول دعوایش با مرحوم آخوند از اینجا شروع شد که آخوند احتمال داد «یرد» به
معنای صدور باشد و اصفهان مخواهد این را ابطال کند؛ بوید «یرد» نمتواند به معنای صدور باشد.

چرا؟ مگوید اگر به معنای صدور باشد، اباحه را هم اباحهی واقعیه بیریم، خُلف لازم مآید. اگر اباحه را اباحهی ظاهریه
بیریم، سه اشال لازم مآید. ما اشال اول اصفهان را به تبع آنچه که امام(ره) فرمودند، رد کردیم. مرحوم امام بر اشال دوم

هم مناقشات داشتند؛ و این اشال سوم را که عرض کردم خود مرحوم اصفهان تقریباً تسلیم این اشال شده، همین که
مفرماید محذور اول و دوم باق است، معنایش این است که این اشال سوم مهم نیست. ایشان سپس نتیجه مگیرد و

مفرماید علم من جمیع ما ذکرناه که این اباحه را نه اباحهی واقعیه متوانیم معنا کنیم و نه اباحهی ظاهریه. پس، بیائیم آن را به
اباحه و لا حرج عقل معنا کنیم. مفرماید: بوئیم اشیاء قبل الشرع به عنوان حم عقل مباح است، یعن "کل ش مطلق"، امام



صادق علیه السلام اینجا در مقام بیان حم شرع نیست، مخواهد بفرماید هر شیئ به عنوان عقل محوم به اطلاق است و
محوم به لا حرج عقل است، تا زمان که شارع بیاید آن را حرام کند. 

پس، در نتیجه این روایت دلیل بر اباحهی عقلیه مشود یعن «الاصل ف الاشیاء عقلا الاباحة» مفرماید: این هم بعید است.
امام که مبلّغ احام است و در مقام بیان حم شرع است و خصوصاً این روایت زمان صادر شده که شرع کامل شده، بعد

ثبوت الشرع و بعد اکمال الشریعه است و خصوصاً در مسائل مهمهای که مدانیم شارع حم را بیان کرده، بسیار بعید است
که اینجا امام صادق علیه السلام بیاید با این شرایط بفرماید هر چیزی اطلاق عقل دارد، لا حرج عقل دارد تا زمان که نهی از
طرف شارع و شریعت بیاید. لذا، مفرماید جناب آخوند ما باید ورود در این روایت را به معنای صدور نیریم و دست از این

شی گوید «کلروایت م لّف". و اباحه را به اباحهی ظاهریه معنا کنیم یعنالم وصول إل" وئیم "ورود" یعنمعنا برداریم؛ و ب
مباح بالاباحة الظاهریة حتّ یصل إل الملف نه» یعن اگر نهای هم از خدا صادر شده باشد تا زمان که به ملّف نرسیده،

این اباحهی ظاهریه موجود است.

تا اینجا قسمت اول کلام مرحوم اصفهان تمام مشود. اما قسمت دوم که ان شاء اله فردا عرض مکنیم این است که مرحوم
اصفهان در صدد این برمآید که اثبات کند کلمهی «ورد» از نظر لغوی اصلا ظهور در "وصول إل الملف" دارد.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


