
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 99 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بررس کلام مرحوم محقق اصفهان در حدیث اطلاق 

در حدیث شریف «کل ش مطلق حتّ یرد فیه نه»، به کلام مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) رسیدیم؛
بحمداله مقداری که آقایان نوشته بودند و به من ارائه دادند، انصافاً دیدم بیش از حدی بود که من انتظار داشتم؛ چون عبارات

مرحوم اصفهان عبارات مشل است و آقایان با حوصله و دقت کلام ایشان را تلخیص کردند؛ اگر بعض از آقایان هم
خلاصهشان را ندادند، آنها هم لطف کنند که اینها هم دیده بشود؛ و من نتیجهاش را ان شاء اله فردا یا پسفردا خدمت آقایان

عرض مکنم. اما مرحوم اصفهان بعد از اینه مفرمایند: مرحوم آخوند کلمه «یرد» و ورود در این روایت را به معنای صدور
قرار داده است، مفرمایند ما نمتوانیم ورود در روایت را به معنای صدور قرار بدهیم.

مدعای ایشان از دو نته ترکیب شده است: 1) ورود در این روایت به معنای وصول ال الملف است و ورود را به صدور
نمتوانیم معن کنیم؛ و 2) اباحهی مذکور در روایت اباحهی ظاهریه است. ایشان این مدعا مخصوصاً قسمت اول را با دو بیان

و دو طریق اثبات مکنند.

ی این است که بر فرض بپذیریم ورود ظهور در صدور دارد، اما باید آن را بر وصول ال الملف حمل کنیم. برهان اقامه
مکنند بر اینه حتماً ورود را باید بر خلاف ظاهر، یعن بر وصول ال الملف حمل کنیم. و دلیل دومشان این است که

لّف دارد. این اساس مدعای مرحوم اصفهانالم ظهور در وصول ال "درکنیم ورود و لفظ "وفرمایند اساساً ما اثبات مم
را ببیند، اول ببینید به دنبال اثبات چه مطلب خواهد عبارت محققانسان م ته را هم عرض کنم که وقتاست؛ و من این ن

است و مدّعای او چیست؟ یعن اول ی دور مراجعه کنید و در کلام دقت کنید ببینید این محقق چه مخواهد بوید؟

مرحوم اصفهان در اینجا دو طریق ذکر مکنند؛ ی طریق بر فرض این است که لفظ ورود، در صدور و جعل ظهور دارد؛ اما
در این روایت باید بر وصول حمل شود و اثبات مکنند ورود به معنای صدور با هیچ اباحهای سازگاری ندارد؛ نه اباحهی

ظاهریه و نه اباحهی واقعیه و نه اباحهی مالیه.

راه و بیان دوم این است که اساساً از نظر لغت اثبات مکنند که ورود، ظهور در وصول به ملّف دارد. سپس، مفرمایند:
پس، ما ورود در این روایت را باید به وصول معنا کنیم و اگر آن را به وصول معنا کردیم، لا محاله کلمه "مطلق" به معنای

اباحهی ظاهریه مشود. این مدّعای ایشان بود. 

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 انواع اباحه در کلام مرحوم اصفهان

ایشان ابتدا مگویند: سه نوع اباحه داریم ـ(قبل از اینه کلام ایشان را بوئیم، این را هم در ی از نوشتههای آقایان دیدم که
انصافاً خوب دقت کرده است؛ مرحوم اصفهان هم روی کلمهی "مطلق" بحث کرده، هم روی کلمهی «حت» بحث کرده و هم

روی کلمهی «یرد»، در هر سه عنوان بحث کرده است)ـ

خارجاً سه نوع اباحه داریم: قسم اول اباحهی لاحرجیه است، اباحهی مالیه در مقابل منع عقل است. مفرماید «بمعن اللا
حرج من قبل المول ف قبال الحظر العقل لونه عبداً مملوکاً ینبغ أن یون وروده وصدوره عن رأی ماله» چون انسان

عبد برای خدای تبارک و تعال است، هر فعل و ترکش باید از روی رأی مالش باشد؛ او مسلط است. آن وقت، اینجا اگر گفتیم
عقل به انسان مگوید از ناحیهی مولا برای تو منع نیست، این مشود اباحهی مالیه یا لا حرجیه، که در مقابل اباحهی شرعیه

است. پس، اباحهی لا حرجیه در مقابل منع عقل است که به آن متوانیم اباحه عقل هم بوئیم. عقل مگوید برای تو مباح است
تا هنام که منع از طرف مولایت نرسیده باشد.قسم دوم اباحهی شرعیهی ظاهریه است .

مفرمایند اباحهی ظاهریه در آن موضوع که محتمل الحرمه است، مآید. موضوع را که احتمال مدهیم شارع آن را حرام
کرده باشد، اگر شارع گفت مباح است، مشود اباحهی ظاهریه. در مقابل اباحهی ظاهریه، اباحهی شرعیهی واقعیه داریم که

قسم سوم است. هر دوی اینها شرع هستند و هر دو را شارع بیان مکند، اما فرقشان در این است که اباحهی شرعیهی واقعیه
ناشئه عن لا اقتضائیة الموضوع؛ موضوعش در افعال واجب اقتضای وجوب دارد، و در افعال حرام اقتضای حرمت دارد؛ اما

در اباحهی واقعیه مگوئیم این موضوع خال از مصلحت و مفسده است، به همین دلیل هیچ اقتضای ندارد. لذا، اباحهی واقعیه
ناش است از لا اقتضائیت موضوع است، اما اباحهی ظاهریه ناش از تسهیل بر ملّف است. یعن شارع در جای که احتمال
حرمت هست، اگر بفرماید مباح است، ملاک این اباحه لا اقتضائیت موضوع نیست، بله ملاکش تسهیل بر ملّف است. پس،

اباحهی شرعیه هم دو نوع شد: اباحهی شرعیه واقعیه و اباحهی شرعیهی ظاهریه. 

 «بیان احتمالات موجود در «حت

مآئیم سراغ کلمهی «حت»؛ مرحوم اصفهان مگوید در «حت» سه احتمال است: احتمال اول این است که غایت باشد.
احتمال دوم این است که معرف باشد و احتمال سوم این است که شرط و قید باشد. «کل ش مطلق حتّ یرد فیه نه»، اگر

"حتّ" را غایت گرفتیم، معنایش این است که این اباحه و اطلاق تا زمان است که از طرف شارع نه وارد شود. اما اگر آن را
معرف گرفتیم، معنایش این است که مآید در دایره ی موضوع؛ یعن هر چیزی که نهای از طرف شارع ندارد، مباح است.

«کل ش مطلق حتّ یرد فیه نه»، یعن «کل شی لا یرد فیه نه مطلق». و اگر آن را شرط گرفتیم، یعن بوئیم کل ش که لا
یرد فیه نه به عنوان قید باشد، به این بیان که عدم هر ضدی قید برای ضد دیر است، در جای خودش ثابت شده است که بین

متضادین بوئیم عدم هر ضدی قید برای ضد دیر است؛ روی این مبنا، که باز اینها را توضیح مدهیم.

مراد از نه در روایت 

ایشان ی مطلب دیر هم دارد که در «یرد فیه نه» مراد نه از جانب کیست؟ ی احتمال این است که مراد نه از جانب
را بررس پیامبر باشد. اگر کلمات مرحوم اصفهان از جانب پیامبر یا وص شارع است؛ احتمال دوم هم این است که مراد نه

کنیم، این چهار محور در آن وجود دارد. 3 احتمال در "مطلق" و 3 احتمال هم در کلمه "حت"، 2 احتمال نیز در واژه "یرد" و 2



احتمال هم در "نه" وجود دارد. این را هم عرض کنیم که ایشان مفرمایند اگر ورود به معنای صدور باشد، احتمال اینه مراد
اباحهی شرعیهی واقعیه یا اباحهی شرعیهی ظاهریه باشد، محال و ممتنع است؛ و فقط اباحه مالیت است که امان و قابلیت

دارد؛ البته این هم در حد قابلیت است و بر آن اشال وارد است.

در نتیجه مرحوم اصفهان اثبات مکند اگر "یرد" به معنای صدور باشد، نه متوان اباحهی شرعیه واقعیه را اراده کرد و نه
متوان اباحهی شرعیه ظاهریه را اراده نمود؛ اباحهی مالیه ممن است اما آن هم مواجه با موانع است. در نتیجه، در فرض
این که "یرد" به معنای صدور باشد، هیچ ی از احتمالات سهگانه جریان ندارد؛ و در این صورت، چارهای نداریم که "یرد" را به
"وصول" معنا کنیم. تا اینجا گزارش از کلام مرحوم اصفهان دادیم؛ مدعای ایشان و محورهای کلامشان را گفتیم، حال که هم

مدعا روشن شد و هم محورهای کلام اصفهان روشن شد، مآئیم سراغ توضیح مطالب ایشان. 

توضیح قسمت اول کلام مرحوم اصفهان در مورد این که «یرد» به معناى صدور
باشد 

مرحوم اصفهان مفرمایند: اگر "یرد" را به معنای صدور بیریم که مرحوم آخوند احتمال داد، ی احتمال این است که بوئیم
اباحه، اباحهی شرعیهی واقعیه است؛ معنای روایت اینطور مشود که «کل ش مطلق» یعن "کل ش ش ف حلّیته وحرمته

مباح واقعاً"، تا زمان که "حت یرد فیه نه". و این مستلزم خلف است؛

اشالش این است که خلف فرض لازم مآید؛ برای اینه اگر گفتید کل ش مباح بالاباحة الواقعیة، معنای اباحهی واقعیه این
است که این شی اقتضا ندارد، لا اقتضاست، نه اقتضای وجوب دارد و نه اقتضای حرمت. آن وقت مگوئید "حت یرد فیه

نه"؟ اگر نه در این مورد بخواهد صادر شود، متوقف است بر اینه اقتضای حرمت باشد؛ چیزی را که فرض کردیم اقتضاء
ندارد، آخرش باید بوئیم مقتض حرمت است و هذا خلف. پس، نمتوانیم این اباحه را به اباحهی واقعیه معنا کنیم. 

بیان ی اشال و جواب آن 

اینجا ی اشال را مطرح مکنند و جواب مدهند. مستشل مگوید جناب اصفهان چه اشال دارد که این لا اقتضاییت من
حیث الذات باشد؟ یعن من جهة ذاته لا اقتضاست، اما چه اشال دارد که اگر عنوان دیری عارض این بشود به جهت آن
عنوان، اقتضای حرمت پیدا شود؟ مستشل مثال مزند به این که آب خودش اقتضای حرمت ندارد، و مباح است بالاباحة

الواقعیة، همین آب اگر معروض عنوان غصب قرار گرفت و شد ماء مغصوب، حرام مشود. در الماء المغصوب حرمت را از
کجا آوردید؟ مگویید عنوان عارض شد، و حرمت آمد؛ در همین جا هم این را بوئیم که کل ش مطلق ـ(چون بنا شد مطلق را
اول اباحهی واقعیه معنا کنیم)ـ هر شیئ اباحهی واقعیه دارد یعن لا اقتضاست بالنظر إل ذاته، اما منافات ندارد عنوان بر این

ش وارد شود و به جهت آن عنوان، نه و حرمت برایش بیاید؟

مرحوم اصفهان در جواب مفرماید: فرق است بین اینه نه بیاید در همان موردی که اباحه آمده و ظاهر روایت همین است؛
ظاهر روایت این است که "کل ش مطلق حتّ یرد فیه نه" ، نه بیاید در همان موردی که اباحه در همان مورد است؛ یا اینه
بر آن مورد عنوان عارض شود و نه به آن عنوان تعلّق پیدا کند، و آن عنوان هم انطباق بر این مورد پیدا کند. بین این دو مورد

فرق است.



اصفهان مفرماید در الماء المغصوب ی آب داریم که مباح است، و نه مستقیماً روی خود ماء نیامده، بله روی عنوان
غصب آمده که بر این ماء منطبق شده است؛ اما این غیر ما نحن فیه است؛ در ما نحن فیه مگوئیم نه بیاید به همان که اباحه
برایش تعلق پیدا کرده، تعلق پیدا کند؛ این مستلزم خلف است. بعد از این وارد سه قسم «حت» مشوند. بعد مفرمایند: «هذا

إذا اُرید ما هو ظاهر الخبر» یعن اینه ما گفتیم اگر "یرد" به معنای "یصدر" باشد، اباحه نمتواند اباحه واقعیه باشد، روی
فرض است که "حت" را به عنوان غایت قرار دهیم؛ «هذا» در کلام اصفهان یعن این اشال استلزام خلف، روی این فرض

است که «حت» را به عنوان غایت قرار دهیم. اما دو احتمال دیر در «حت» وجود دارد. 

ی احتمال معرفیت است. معرف همان احتمال مشیریت است؛ مثل عنوان مشیر؛ طبق این احتمال اینطور مشود که مگوئیم
موضوع که در آن نه نیامده، مباح است به اباحهی واقعیه و موضوع که در آن نه آمده، مباح نیست. در این صورت، این

قید مشود لغو؛ این بیان بدیه مشود؛ مگوئیم چیزی که مباح واقع است نه ندارد و چیزی که نه دارد مباح واقع نیست؛
این ی از بیان واضحات است در حال که این روایت چیز دیری مخواهد به ما بوید. با این همه احتمالات، بوئیم روایت
مگوید چیزی که نه ندارد، مباح واقع است؛ این که ی امر بدیه است، نیاز به آوردن روایت نبود.! مثل اینه امام بفرماید
چیزی که حرام است، واجب نیست. این که روشن است! نیازی به بیان ندارد.! آیا این روایت با عظمت مخواهد ی مطلب

روشن سطح و پیش پا افتاده را بیان کند؟ هرگز؛ پس، معرف نمتواند باشد.

احتمال دیر این بود که "حت" در «حتّ یرد فیه نه» را به عنوان شرط قرار دهیم؛ روی این مبنا که وجود هر ضدی مشروط به
عدم ضد دیرش است؛ وجود سیاه مشروط به عدم سفیدی است. 

این مبنا که بین الاحام تضاد وجود دارد، هرچند مرحوم اصفهان به این مبنای دوم اشاره نرده، ول اول باید این مبنا را ذکر
کنیم که در جای که مخواهیم این را قید و شرط قرار بدهیم، روی این دو مبنا، ی وجود تضاد بین الاحام است، بین وجوب
مفصل و حرام تضاد است، بین اباحه و وجوب تضاد است، بین اباحه و حرمت تضاد است، که اگر یادتان باشد بحث خیل

داشت و ما پنج شش سال پیش این بحث را مطرح کردیم.

و مبنای دوم این قاعده است که هر ضدی مشروط به عدم ضد دیرش است. در اینجا بوئیم امام(ع) مفرماید: مباح ضد
حرمت است؛ لذا در روایت مشروع شده به عدم نه؛ روی این مبنا، مرحوم اصفهان مفرمایند عیب ندارد؛ ول این مبنا باطل

تواند باشد. باقت نمت و شرطیرش هست، باطل است. پس، معرفیوئیم هر ضدی مشروط به عدم دیه باین است؛ یعن
مماند که بشود غایت، و غایت هم باشد اگر اباحه را اباحهی واقعیه بیریم، مستلزم خلف است.

این قسمت اول کلام مرحوم اصفهان بود. اما قبل از اینه قسمتهای دیر کلام اصفهان را شروع کنیم، اشالات که بر همین
ال بر همین قسمت اول دارند؛ صاحب کتاب منتقدو سه اش (ه علیهرضوان ال)کنیم. امامقسمت اول وارد است را بیان م

هم اشال دارد.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


