
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۰۴ اردیبهشت ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 96 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بحث در فرمایش مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) بود. بعد از این که ایشان کلام مرحوم آخوند را به صورت
دقیق توضیح دادند و فرمودند: چرا مرحوم آخوند بنا بر اینه وجوب احتیاط وجوب طریق باشد، با حدیث سعه تعارض

مکند؛ و بنا بر اینه وجوب احتیاط وجوب نفس باشد، قائل به ورود مشود؛ فرمودند: به نظر ما، یا به عنوان «یمن أن یقال»
که روی وجوب نفس ورودی در کار نیست و سه اشال بیان کردند. ما اشالات مرحوم اصفهان را ذکر کردیم و مناقشات هم

داشتیم که بیان کردیم.

اشال مرحوم اصفهان بر نظر مرحوم آخوند خراسان در طریق بودن وجوب
احتیاط 

حال، ببینیم فرمایش و اشال ایشان روی وجوب طریق چیست؟ مرحوم آخوند فرمود: اگر احتیاط وجوب طریق داشته باشد،
تعارض به وجود مآید؛ یعن حدیث سعه دلالت دارد بر این که در «ما لا یعلمون» در تلیف مجهول سعه وجود دارد، اما ادلهی

احتیاط دلالت دارد که در «ما لا یعلمون» ضیق وجود دارد و بین اینها تعارض است.

ت است، «الناس ففرمایند: به نظر ما اینجا ورود است؛ برای این که مراد از علم در حدیث سعه حجم اما مرحوم اصفهان
وجود ندارد، مردم در سعه هستند؛ وقت که حجت در جای ،"م الشرعالح ما لا لم تقم حجةٌ عل ف" ما لا یعلمون» یعن سعة

کس حم شرع واقع را نمداند و حجت هم بر واقع ندارد، در سعه و وسعت است؛ ول ادلهی احتیاط دلالت مکند که
احتیاط در «ما لا یعلمون» واجب است؛ و خود این ادله عنوان «حجت عل الواقع» را دارد؛ یعن وقت فرض کردیم ادلهی

احتیاط تام است، در این صورت، برای واقع حجت هستند؛ یعن ادلهی احتیاط مگویند حال که به واقع نرسیدی باید نسبت به
آن احتیاط کنید. به عبارت که خود مرحوم اصفهان دارد، اگر دلیل احتیاط را تام بدانیم، نتیجهی دلیل احتیاط این است که در

جای که دلیل بر تلیف نداریم، اما احتمال آن تلیف را مدهیم، منجز واقع است. 

مفاد ادلهی احتیاط این است: "احتمال التلیف منجز للواقع". و به عبارت دیر ـ که این تعبیر را من عرض مکنم ـ اگر ادلهی
احتیاط را تام دانستیم، این ادله مگوید همان طور که با علم به تلیف واقع برای شما منجز مشود، با احتمال تلیف هم واقع

منجز مشود؛ و این احتمال خودش به منزلهی علم است.

سپس مفرمایند: چطور بین اماره و اصول عملیه ورود است و با قیام اماره موضوع اصل عمل از بین مرود، اینجا هم با
قیام دلیل احتیاط، موضوع حدیث سعه از بین مرود. حدیث سعه مگوید جای که حجت ندارید، سعه است؛ و دلیل احتیاط

مگوید «أنا حجت». لذا، مرحوم اصفهان مفرماید بر اساس این قول که وجوب احتیاط وجوب طریق باشد، باید قائل شویم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به این که دلیل احتیاط بر حدیث سعه ورود دارد؛ در حال که مرحوم آخوند مفرماید: بین دلیل احتیاط و حدیث سعه تعارض
است. این خلاصهی فرمایش مرحوم اصفهان در این قسمت بود. 

جمعبندى مطالب در حدیث سعه و رابطه آن با دلیل احتیاط 

حال، مطالب و انظار را جمعبندی مکنیم و ببینیم قسمت اخیر کلام مرحوم اصفهان درست است یا نه؟

ظاهر این است که اگر "علم" را در ادلهی سعه و برائت به "حجت" معنا کردیم، فرمایش اصفهان تام است؛ یعن دلیل احتیاط بر
دلیل برائت ورود پیدا مکند. شاهد مطلب این است که در این مطلب که دلیل احتیاط بر برائت عقل ورود دارد، آقایان تردید و

نزاع ندارند؛ یعن اگر از همهی این بزرگان ـ آخوند، مرحوم نائین و امام ـ سؤال کنیم چه نسبت بین دلیل احتیاط و اصالت
البرائهی عقل که همان قبح عقاب بلا بیان است وجود دارد؟ مگویند: نسبت ورود است.

برائت عقل مشود قبح عقاب بلا بیان؛ و منظور از بیان، مصحح للعقاب است. مگوئیم قبیح است که شارع مردم را عقاب
کند بدون این که ی بیان که مجوز عقاب باشد بیاورد. بیان مصحح عقاب دو مصداق دارد؛ ی این است که شارع حم

واقع را برای شخص بیان کند و به او برساند که مثلا شرب التتن حرام ، اما بیان و مصداق دیر از راه ایجاب احتیاط است
که شارع مگوید در جای که علم به واقع نیست، احتیاط واجب است؛ وجوب الاحتیاط بیانٌ مصحح للعقاب .

قاعدهی عقل مگوید عقاب بلا بیان قبیح است، اگر مولا بیان نند، عقاب قبیح است؛ بیان هم که اعم است از اینه عین حم
و تلیف واقع را بوید یا مسئلهی وجوب الاحتیاط را مطرح کند. حال، وقت دلیل احتیاط قائم مشود، این دلیل موضوع

قاعدهی قبح عقاب بلا بیان را از بین مبرد، و شارع متواند در قیامت بوید اگر حم واقع را نمدانستید باید احتیاط
مکردید؛ لذا، دلیل احتیاط بر قاعدهی قبح عقاب بلا بیان ورود پیدا مکند. 

ما عرض مکنیم: فرمایش مرحوم اصفهان در این قسمت درست است؛ اگر وجوب احتیاط را وجوب طریق قرار دادیم و
اینه طریق به واقع است، و اگر علم در «الناس ف سعة ما لا یعلمون» را به معنای حجت قرار دادیم، نتیجه این است که مردم

در سعه هستند مادام که حجت بر واقع و حجت بر تلیف شرع ندارند.

حجت بر تلیف شرع دو مصداق دارد: ی این است که شارع عین تلیف شرع واقع را بیان کند و مصداق دومش این
است که بوید در مورد تلیف واقع احتیاط کنید؛ درست است که احتیاط برای ما علم به واقع نمآورد، اما حجت بر واقع

هست. چرا که معنای حجیت منجزیت است؛ یعن مآید واقع مجهول را برای ما منجز مکند. پس، مشود حجت بر واقع؛ پس
باید بر حدیث سعه ورود داشته باشد.

لذا، این فرمایش مرحوم اصفهان فرمایش تام است و تعجب این است که امام(رضوان اله علیه) با اینه در این قسمت با
مرحوم اصفهان موافقت فرمودند و گفتند مراد از علم حجت است و اساساً این تعبیر را به صورت کل هم مطرح مکنند و

مفرمایند علم در روایات که وارد شده، مراد حجت است، مراد از علم، اعتقاد جازم صددرصد قطع نیست، ایشان با اینه در
این قسمت با مرحوم اصفهان موافقت کردند، اما مع ذل اصرار دارند که بین دلیل احتیاط و حدیث سعه تعارض است؛ هم

روی اینه وجوب احتیاط را وجوب طریق بیریم و هم اینه وجوب احتیاط را وجوب نفس بیریم. 

و به نظر ما، اینجا حق با مرحوم اصفهان است. و عرض کردم نتهی فن و دقیق مطلب این است که دلیل احتیاط برای ما
گرچه علم به واقع نمآورد، اما حجت بر واقع هست.



[سؤال و جواب؛ شما اگر گفتید دلیل احتیاط تام است، یعن باید به آن عمل کنید، یعن قابل قبول است، اگر قابل قبول است،
محتوا و مفاد و نتیجهاش چیست؟ دلیل احتیاط مگوید اگر شما احتمال دادی حرمت واقعیه را، این حرمت برای شما منجز

است، یعن احتمال تلیف را منجز تلیف قرار داده است؛ همان طور که اگر علم به تلیف پیدا کن، این علم منجز است،
احتمال تلیف هم برای شما منجزیت دارد؛ منته دلیل احتیاط نمآید بوید شما علم به واقع پیدا کردی، اما مگوید خود نفس

دلیل احتیاط عل الواقع حجت است؛ یعن واقع را برای شما حجت مکند و در نتیجه بر دلیل سعه ورود دارد.] 

 مناقشه در کلام مرحوم امام خمین

امام(ره) در کتاب تهذیب الاصول وقت مخواهند حجت را معنا کنند، مفرمایند: حجت آن طریق عقلای یا شرع است که
کشف غیر تام دارد، کشف ناقص دارد. روی این بیان شاید بخواهند بفرمایند احتیاط اصلا کاشفیت ندارد. جواب این است که

این بیان، بیان تام برای حجت نیست؛ حجت یعن آنچه موجب منجزیت مشود. در معنای حجیت کاشفیت وجود ندارد. امام
مفرمایند: حجت طریق عقلائیه و شرعیه به واقع هست که کاشفیت غیر تام دارد؛ ـ این را در جای دیری هم ندیدیم که ایشان
است که کاشفیت وجود دارد و هم جای ه اعم است. حجت هم در جایت وجود ندارد، و بلت معنای کاشفیبفرماید ـ در حج

که کاشفیت ندارد.

معنای خیل ت است، یگوئیم علم به معنای حجم لذا، عرض ما همین است و بیشتر روی همین مطلب تأکید داریم که وقت
وسیع پیدا مکند، و کاشفیت هم در آن دخالت ندارد. در نتیجه، حق با مرحوم محقق اصفهان است که بوئیم اگر وجوب

احتیاط را طریق دانستیم و علم را به حجت معنا کردیم، ادلهی احتیاط بر حدیث سعه ورود دارد؛ مثل ورودی که دلیل احتیاط
بر قاعدهی قبح عقاب بلا بیان دارد. 

پاسخ به اشال لغویت ادله برائت در موردی که قائل به ورود شویم 

این اشال که اگر قائل به ورود شویم، موجب لغویت ادلهی برائت مشود که این اشال در کلام مرحوم اصفهان در فرض
وجود نفس مطرح شده و اشال خوب هم هست؛

فرمودند در فرض وجوب نفس اگر بوئیم وجوب احتیاط ورود بر دلیل برائت دارد، مستلزم لغویـت دلیل برائت است؛ آیا این
اشال در اینجا جریان پیدا نمکند؟ جواب که عرض مکنیم، این است که ـ این جواب به اشال قبل مرحوم اصفهان هم

برمگردد که ما به حسب صناعت وقت پیش مرویم به این نتیجه منته مشویم ـ

به حسب صناعت مگوئیم اگر دلیل احتیاط تام باشد، وجوبش وجوب طریق باشد، و علم به معنای حجت باشد، دلیل احتیاط
ورود پیدا مکند، اما برای اینه خود دلیل برائت لغو نشود، بالاخره باید توجیه ذکر کنیم؛ مثلا دلیل احتیاط را به شبهات

حمیه اختصاص بدهیم و دلیل برائت را هم به شبهات موضوعیه اختصاص بدهیم؛ یا دلیل برائت را بیاوریم در شبهات وجوبیه
و دلیل احتیاط را بیاوریم در شبهات تحریمیه. اما این سبب نمشود که بوئیم از جهت صناع دست از ورود برداریم.

بوئیم اگر دلیل احتیاط ورود دارد، مستلزم لغویت مشود، پس برای این که مستلزم لغویت نشود، قائل به تعارض بشویم.
راههای دیری وجود دارد؛ مثلا نهایتش این است که برای این که مستلزم لغویت نشود، بوئیم دلیل احتیاط در شبهه تحریمیه
باشد و دلیل سعه در شبهه وجوبیه باشد. لذا، این اشال که در کلام مرحوم اصفهان وارد شده، جوابش همین است که بیان

نمودیم؛ و این اشال نیست که اگر در جای بخواهیم قائل به ورود شویم، چون مستلزم لغویـت است، پس باید قائل به تعارض



شویم. 

بررس بحث سندى حدیث سعه 

قبلا عرض کردیم این حدیث شریف در کاف، در تهذیب، و در وسائل آمده است و مرحوم آقای خوئ(قدس سره) فرمودند این
حدیث مرسل است و ایشان به اعتماد کتاب عوال اللئال این را فرمودند؛ روایات که در کتاب عوال اللئال وجود دارد، مرسل

است و اگر حدیث از آنجا نقل شود، مرسل است.

در عوال اللئال این است که «الناس ف سعة ما لم یعلموا» قبلا هم عرض کردیم که در هیچ کتاب روای «ما لا یعلمون»
نداریم؛ اینه در کتب فقها پر است «الناس ف سعة ما لا یعلمون» در هیچ کتاب روای نیامده است. در عوال اللئال دارد

«الناس ف سعة ما لم یعلموا» در تهذیب و وسائل هم دارد «هم ف سعة حت یعلموا» در مستدرک الوسائل نیز آمده است: «هم
ف سعة من أکلها ما لم یعلموا أو حتّ یعلموا» یعن هم «ما لم یعلموا» دارد و هم «حتّ یعلموا» دارد.

فرموده باشند این حدیث مرسل است، فرمایش درست اللئال (قدس سره) به استناد کتاب عوالبنابراین، اگر مرحوم آقای خوئ
است؛ اما اگر به کاف و تهذیب و وسائل مراجعه کنیم، روایت سند دارد؛ در صفحه 297 از جلد 1 کتاب شریف کاف سند

که روایت موثقه است و دارد «هم ف ،ونعن الس بن إبراهیم عن أبیه عن النوفل د بن یعقوب عن علحدیث این است: محم
سعة حتّ یعلموا» در تهذیب شیخ هم در جلد 9 باب «الظواهر والاطعمه» صفحه 99 آمده است: «عن عل بن إبراهیم عن أبیه

عن النوفل عن السون» ؛ وسائل الشیعه هم ظاهراً از کاف نقل کرده و در جلد 3 کتاب الطهاره صفحه 493 و چند جای دیر
آمده است. 

دارد که «ما لم یعلموا» اما در کاف است. فقط در عوال «حدیث موثقه است و ثانیاً این کلمه «ما» در اصل «حت پس، اولا
«حتّ یعلموا» دارد و مستدرک هم «ما لم یعلموا، حتّ یعلموا» دارد. لذا، این نزاع که بیائیم مطرح کنیم آیا «ما» موصوله

ت است یا سببیت؟ آن روز هم عرض کردیم که اصلاندارد. در مورد این نزاع که آیا مسئلهی موردی است یا زمانیه؟ محل
مسئلهی سببیت خیل بعید از اذهان است؛ و مثال مآید روی مثال موردیت. عمدهی بحث که مرحوم آخوند بیشتر روی این تیه

کرده، این است که آیا وجوب احتیاط را طریق بدانیم یا نفس؟ مطلب را هم در جلسهی گذشته گفتیم و الآن هم بر آن اصرار
داریم مبن بر آنه به نظر ما اگر وجوب احتیاط را وجوب نفس دانستیم، نه ورود است و نه تعارض؛ چون موضوعها با هم

اختلاف پیدا مکند.

اشال استاد به مرحوم آیت اله العظم فاضل و نتیجه نهای بحث 

مرحوم والد ما(رضوان اله علیه) مفرمایند: در فرض که وجوب احتیاط نفس است، درست است که موضوع عبارت از
محتمل التلیف است، اما بالاخره این محتمل التلیف با شرب توتون واقع ارتباط دارد؛ و دو تلیف متغایر نیست. لذا، مشود

گفت اینجا وحدت مورد است.

اگر بوئیم ی تلیف واقع داریم به نام شرب التوتون، و دیری شرب التوتون المجهول و المحتمل باشد، شارع مگوید «إذا
فرمایند این دو موضوع و لو در ی؛ ایشان م «بالاحتیاط بنحو وجوب النفس حلیة شرب التتن وحرمته فعلی ت فش
قیدی اختلاف دارند، اما واقعاً همان است و فرق به آن صورت ندارند. اما به نظر ما فرق مکند و اینها دو موضوع مختلف

هستند.



در آن جلسه نیز عرض کردم که وقت کس مگوید «أکرم العالم»، و جای که مگوید «أکرم معلوم العالم»، از نظر واقع،
عالم و معلوم العالم ی هستند، اما اینها دو موضوع است؛ در ی قطع موضوع و در دیری قطع طریق هست. اینجا هم دو
تا موضوع مشود؛ شارع م‌گوید وقت احتمال دادی و راه پیدا نردی، احتیاط نفس را بر تو واجب کردم لأجل الاحتمال، نه

لأجل تلیف واقع؛ خود احتمال موضوع برای این است که شارع بخواهد شما را به وجوب احتیاط تربیت کند.

پس، اگر وجوب را وجوب نفس قرار دادیم، نظر ما این شد که بین وجوب احتیاط و دلیل سعه نه ورود است و نه تعارض؛ اینها
باشد، به نظر ما حق با مرحوم اصفهان ه وجوب احتیاط وجوب طریقر هستند؛ اما بنا بر ایندیدو موضوع جدای از ی
است و مسأله ورود پیدا مشود. لذا، دیر بحث از زمان و موصوله بودن «ما» و موردی و سبب بودن دخالت ندارد. باید

کلمهی "علم" را به معنای حجت قرار دهیم.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


