
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۲۸ فروردین ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 91 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه بررس اشال موجود در روایت مسعدة بن صدقة

بحث در این بود که در روایت مسعدة بن صدقه، جمع بین کبرای که در صدر روایت آمده و امثلهای که بعد از کبرا ذکر شده،
چونه است؟

چون بعد از بیان کبرا سه مثال ذکر شده که برخ از این مثالها مربوط به قاعدهی ید است و برخ هم مربوط به قاعدهی
استصحاب است و با آن کبرا، به عنوان اصالت الحل در شبهات بدویه، سازگاری ندارد. برای جواب از این اشال، اولین

جواب این بود که ذکر این امثله بعد از آن کبرا از باب تطبیق کبرا بر مصداق نیست؛ بله ذکر این امثله از باب تنظیر است؛
یعن در اول روایت، امام علیه السلام کبرای کل اصالت الحل را بیان فرموده، بعد مفرماید "و ذل مثل الثوب اذا اشتریته" ،

تنظیر مکند به حلیت در قاعدهی ید، یعن حلیت در اصالت الحل نظیر حلیت در قاعدهی ید است. این جواب اول بود که
عرض کردیم بسیاری از بزرگان همین جواب را پذیرفتند.

را به ی ممثال غیر متعارف است؛ گاه ح کبرا به ی م و یح ال این جواب آن است که تنظیر یعرض کردیم اش
حم تنظیر مکنند که حلیت در اصالت الحل، با حلیت در قاعدهی ید؛ اما در این روایت چنین نیامده است؛ در روایت، اول

کبرای کل را بیان کرده و بعد مصادیق قاعدهی ید یا مصادیق استصحاب را ذکر کرده است. 

جواب دوم از اشال و نقد آن

جواب دوم این است که گفتهاند امام علیه السلام در این روایت بین حلیات متعدده جمع کرده است. ی حلیت که از قاعدهی
ید استفاده مشود، ی هم حلیت که از استصحاب استفاده مشود، آن وقت قدر جامع اینها را که عنوان حلیت است را بیان
کرده است. در نتیجه طبق این جواب، مگوئیم اصلا امام(ع) حلیت واحده را نفته است؛ بله سه تا حلیت است که هر کدام

موضوع مستقل دارد.

موضوع اصالت الحل جای است که ش در حلیت و حرمت دارید. موضوع قاعدهی ید جای است که کس ید دارد ـ البته
.شرایط است که حالت سابقهی حلیت باشد با ی ری هم در محل خودش گذاشتند ـ؛ و موضوع استصحاب جایشرایط دی

اصالت الحل، قاعدهی ید، قاعدهی استصحاب، تمامش حلیت است؛ ول موضوع هر ی از این حلیتها با موضوع حلیت
ر مختلف است. امام علیه السلام در این عبارت قدر جامع اینها را بیان نموده است، نه خصوص اصالت الحل را؛ اگر "کلدی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ش ل حلال"، خصوص حلیت در اصالت الحل بود، آن وقت این اشال مآمد و مگفتیم اصالت الحل در شبهات بدویه با
آن مثالها سازگاری ندارد؛ اما اگر گفتیم "کل ش ل حلال"، امام علیه السلام دارد قدر جامع بین سه تا حلیت را بیان مکند، 
و لو موضوع هر کدام مختلف است، اما "لم یذکر الامام حلیة واحدة ف صدر الروایة" تا اشال پیش بیاید؛ بله حلیات متعدده

را در ی عنوان جامع ذکر کرده است. 

اشال که بر این جواب ذکر شده ، این است که هر ی از این حلیتها موضوع مغایر با موضوع دیر دارد؛ خود شمای
جوابدهنده هم این را قبول دارید، مگوئید موضوع اصالت الحل با موضوع حلیت در قاعدهی ید، با موضوع حلیت

استصحاب مغایر است. حال که قبول دارید اینها مغایر هستند، قاعده اقتضا مکند که هر حلیت را با موضوع خودش جمع
کند؛ هر حلیت را در موضوع خودش بیاورد. اگر سه تا حلیت بیاورد و فقط موضوعش را موضوع اصالت الحل قرار دهیم، این
صحیح نیست؛ در صدر روایت، موضوع، موضوع اصالت الحل است؛ "کل ش" را از کلام مرحوم آشتیان معنا کردیم و گفتیم
"ش" هرچند به معنای کل است اما چون این حلیت، حلیت ظاهریه است، "کل ش" یعن "کل ش مشوک الحرمة"، هر چیزی

که جهل به حرمت واقعیهی آن دارید.

در روایت موضوع اصالت الحل آمده، اما قدر جامع سه تا حلیت با آن انشاء شده است و این اشال دارد. وقت خود شما قبول
دارید اصالت الحل ی موضوع دارد، قاعدهی ید موضوع دیر دارد که مغایر با آن است، استصحاب هم ی موضوع دارد

که هم با قاعدهی ید و هم با اصالت الحل مغایر است، چطور مشود چنین مطلب را گفت؟ اگر مولا سهتا حلیت را در سه
موضوع مآورد، بحث نبود؛ اگر ی حلیت را با سهتا موضوع هم ذکر مکرد، باز هم بحث نبود؛ اما در اینجا ی حلیت که به

قول شما قدر جامع است را بیاورد اما ی از این موضوعها را ذکر کند، این درست نیست. 

دفاع مرحوم محقّق عراق از جواب دوم و اشالات آن

مرحوم محقق عراق برای اینه این اشال را جواب بدهد، مگوید این اشال در صورت است که امام علیه السلام در مقام
جعل خود حلیت و در مقام انشاء باشد. اگر در مقام جعل است و مخواهد حلیت را جعل کند، باید موضوع اصالت الحل که

با موضوع قاعدهی ید و با موضوع استصحاب با هم مغایر است، موضوع هر کدام را بیان کند؛

اما ایشان مفرماید «إن الجمع بین الجعولِ المتعددة ف تعبیر واحد ف هذا الحدیث لیس بمعن ابراز نفس تل الجعول»
روایت در مقام ابراز این سهتا جعل نیست، مگوئیم «کل ش ل حلال» اگر در مقام جعل یدیر نیست، پس چیست؟

مفرماید «بل بمعن الاخبار عن نتایج تل الجعول» از نتایج این جعلها اخبار مکند؛ مرحوم عراق این را هم ضمیمه مکند
که اگر در مقام بیان نتیجه است، دیر تحفّظ بر موضوع لازم نیست؛ اصلا ی موضوع هم لازم نیست که ذکر کند؛ تشبیه را

ذکر مکند و مفرماید: موضوع قاعدهی فراغ، فعل خود ملّف است، موضوع اصالت الصحة فعل غیر است ـ بنا بر مشهور ـ
و اینها موضوعات مغایر هستند؛ مفرماید اگر در روایت واحدهای امام(ع) بفرماید «کل فعل ش ف صحته بعد وجوده

فالاصل فیه الصحة» آیا اشال دارد؟ امام در ی عبارت واحده نتایج این دو قاعده را ذکر کند؟ 

مفرماید: این مانع ندارد؛ هرچند در اینجا اصلا موضوع قاعدهی فراغ ذکر نشده، موضوع قاعده اصالة الصحه هم ذکر نشده،
اما نتیجهاش که عبارت از ش در صحت بعد از این که آن شی موجود شده، این نتیجه را بیان مکند. در ما نحن فیه هم

امام(ع) نتیجهی حلیات متعدده و جعلهای متعدد را به ی عبارت بیان مکند؛ نه اینه در مقام جعل باشد؛ بله در مقام اخبار
از نتیجهی این سه جعل است که هر کدام قبلا با دلیل مستقل آمدهاند.

قبلا جعل اصالت البرائه در جای خودش آمده، جعل قاعدهی ید در جای خودش آمده، جعل استصحاب هم در جای خودش



آمده؛ لذا، در این روایت دیر در مقام انشاء اینها مستقلا نیست؛ در مقام اخبار از نتیجهی آن سه جعل است که همان حلیات
متعدده باشد؛ و اگر در مقام این مطلب بود، حت نیاز به بیان ی موضوع هم نیست.

این فرمایش مرحوم عراق چند اشال دارد. اولین اشال این است که اگر اخبار از جعول متعدده است، خودش دیر قابل
استدلال برای اصالت البرائه و قاعدهی ید نیست؛ اصلا از استدلال به طور کل ساقط مشود. اگر در مقام جعل نباشد، قابلیت

استدلال ندارد.
است، اما عرف بیان دقیق و فن ی ال دوم ـ که در کلمات مرحوم صدر آمده ـ این است که این بیان مرحوم عراقاش

نیست. عرف مگوید امام علیه السلام در این روایت در مقام بیان اعطای ضابطهی کل است. وقت که به مسعدة بن صدقه
مفرماید «کل ش ل حلال حتّ تعرف أنه حرام بعینه فتدعه» ، در مقام اعطای ضابطه است، نمخواهد از جعول گذشته

اخبار کند. این هم جواب دوم. 

پاسخ مرحوم صدر از اشال روایت

جواب سوم را مرحوم آقای صدر ذکر کردند. مفرمایند: این اشال در صورت است که روایت در مقام اصل ابتدای و جعل
ابتدای باشد؛ در مقام باشد که ابتداء بخواهد حلیت را جعل کند؛ اما به نظر ما ـ یعن مرحوم آقای صدر ـ این روایت در مقام

جعل ابتدای حلیت نیست، بله در مقام جعل به حسب البقاء است.

روایت مخواهد بوید هرجا قانون حلیت وجود دارد، این قانون استمرار و بقاء دارد؛ چه اصالت الحل در شبهات بدویه باشد و
چه قانون ید و چه قانون استصحاب. شما از هر طریق حلیت را اثبات کنید، باید بنا را بر بقا و استمرار آن بذارید. عبارت

ایشان این است: «احتمال أنّ هذه الروایة لیست ف مقام بیان قانون ابتدای بل ف مقام تصریح بإطلاق قوانین الحلیة من
الاستصحاب والید بالنسبه إل مرحلة البقاء ـ نسبت به مرحلهی بقاء روایت تأکید دارد ـ بمعن إذا ثبتت ل حلیة ش بأمثال
هذه القوانین فلا ترفع الید عن الحلیة بوسوسة وشٍ» ـ اگر حلیت با امثال این قوانین ثابت شد، از حلیت رفع ید نمشود و

نباید رفع ید شود به وسوسه و ش، بله شما باید این قواعد را باق بذارید ـ حتّ یستعین ل غیر هذا أو تقوم له البینة ـ باز
به عبارت دیر م فرماید ـ کل ش ثبتت حلیته بقاعدة من القواعد فهو ل حلال و یبق حلالا، حتّ تعلم أنّه حرام بعینه فتدعه

ـ ، و در آخر مفرماید: ـ فنظر الحدیث إل البقاء ـ .

آن وقت در آخر مفرماید: اگر حدیث نظرش به بقاء است، در مقام جعل ابتدای نیست؛ و اینجا دیر نمتوانیم به این حدیث
استدلال کنیم برای شبهات حمیه و برای شبهات موضوعیه. حدیث بر اصالت الحل در شبهات حمیه و موضوعیه دلالت

ندارد؛ حدیث مگوید هر چیزی که حلال است، حلیتش بقا و استمرار دارد. بعد مفرمایند: طبق این بیان ما، فقط ی تقیید در
."حلالا یبق" آید و آن هم قید بقاء است، یعنروایت لازم م

پاسخ استاد محترم از اشال

قبل از اینه روی فرمایش ایشان بحث کنیم، جواب چهارم در ذهن خود ما آمده را عرض مکنیم ـ اگر این وجه چهارم به
همین وجه برگردد و مراد مرحوم آقای صدر همین باشد، مطلب تام است؛ اما اگر مرادشان این نباشد، چون عبارت ی

مقداری از این جهت اضطراب دارد، آن وقت باید ببینیم اشال کلام ایشان چیست؟

ل شی فرماید «کلامام(ع) م وید ذکر این امثله فقط تشبیه و تطبیق در غایت است؛ یعنب ـ وجه چهارم این است که کس



حلال حتّ تعرف أنّه حرام بعینه فتدعه» آن وقت بوییم این «و ذل» ، "ذل" به کل کبرای قبل الغایه برنمگردد؛ بله به بعد
الغایه برمگردد. یعن امام(ع) مفرماید اینه مگویم "حتّ تعرف أنّه حرام منه بعینه" مثل جای که لباس از فروشنده

مخرید. اینجا قاعدهی ید جاری است، تا مادام که یقین نداری حرام است، پیراهن مال توست؛ با زن ازدواج مکن، تا
مادام که یقین ندارید که حرام است، برای تو حلال است. 

به عبارت دیر، همه اشال در صورت است که این امثله را بخواهیم مثال قرار بدهیم برای غایت و مغیا (باهم)؛ که در این
صورت، مگوئیم این با مغیا سازگاری ندارد؛ مغیا اصالت الحل و در شبهات بدویه است ول اینها قاعدهی ید و استصحاب

است و ربط به اصالت الحل ندارد. اما اگر گفتیم این مثالها، مثال برای غایت است، اگر گفتیم امام علیه السلام بعد از اینه
کل را فرموده: «کل ش ل حلال حتّ تعرف أنّه حرام منه بعینه فتدعه» تمام قضیه این است؛ سپس مفرماید این غایت که

ّیة حتالمل در قاعدهی ید، "الید أمارةٌ عل شود؛ یعندر اصالت الحل ذکر کردیم، نظیر دارد و تطبیق بر این قواعد هم م
تعرف أنّه حرام، استصحاب دلیل عل الحلیة حتّ تیقّن بحرمته، لا تنقض الیقین بالش بل انقضه بقین آخر" یعن این غایت

ی کل است و این هم در اصالت الحل سازگاری دارد.

در اصالت الحل مگوئیم غایت "کل شی ل حلال"، "تعرف أنه حرام بعینه" است. در ید هم مگوئیم ید امارهی ملیه است، و
غایتش "حتّ تعرف" است، استصحاب دلیل حلیت است که غایتش "حت تیقّن" است. پس این غایت بین اینها مشترک است. ما

در خود حلیت نوئیم این حلیتها با هم فرق دارد، بحث جعل واحد، جعول متعدد و بحث حدوث جعل، بقاء جعل  است. 

اگر این مثالها بخواهد مثال برای غایت و مغیا باشد، اشال وارد است، اما متوانیم بوئیم این مثال فقط برای غایت است؛
مصداق این غایت در اصالت الحل روشن است و امام دیر بیان نرده است و لذا، مصادیق دیر غایت را بیان کرده است. از

نظر مصداق «حت تعرف أنّه حرام بعینه» هم در اصالت الحل مآید و هم در قاعدهی ید مآید و هم در استصحاب مآید.

شما "ذل" را متوانید هم به غایت و مغیا اشاره بیرید (این ی احتمال) و هم فقط اشاره به غایت بیرید. از کجا مگوئید
فقط اشاره به غایت است؟ آخر روایت هم همین است. ما ی قدم جلوتر آمدیم؛ مگوئیم لطفاً به این حلال ناه ننید، نه برای
حدوثش و نه برای بقای آن، "کل ش ل حلال" را کنار بذارید، امام دارد غایت را ذکر مکند، «تعرف إنه حرام بعینه» این

مصادیق دارد که ی مصداقش در قاعده ید است و ی مصداقش هم در استصحاب است؛ حالا بیایند به شما بویند در چند
جای فقه ملاک این است که اگر علم به خلاف پیدا کردی، اگر علم به حرمت پیدا کردی، باید حمل  بر حرمت کنید؟ 

مگوییم ی از آن موارد در اصالت الحل است؛ ی هم در قاعدهی ید است و ی دیر هم در استصحاب حلیت است و شاید
موارد دیری هم باشد؛ اشال ندارد. طبق نظر ما، "کل ش ل حلال"، مسئلهی اصالت الحل است؛ ی حلیت بیشتر نیست،

حلیات متعدد نیست، ی موضوع هم بیشتر ندارد و آن هم موضوع اصالت الحل است؛ روی بیان ما، تمام اینها محفوظ مماند

و اساساً، قبلا عرض کردیم که بعضها گفتند ی روایت "کل ش ل حلال حتّ تعرف أنّه حرام" داریم و این را غیر از روایت
مسعدة بن صدقه قرار دادند و ما گفتیم به تبع امام و دیران، این فقره اصلا در کتب روای مستقلا و به تنهای نیامده است؛ و

گفتیم این را از روایت مسعدة تقطیع کردند؛ و شاید سرش همین باشد که مثالها، مثال برای غایت است؛ وقت مثال، مثالِ برای
غایت شد، تقطیع اشال ندارد. اگر مثال، مثالِ برای غایت و مغیا بود، تقطیع درست نبود؛ اما وقت مثال، مثالِ برای غایت

است، تقطیع اشال ندارد.

وصلّ اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


