
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۸۹

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تبیین کلام شیخ انصاری(ره) و محقق اصفهان(ره)

بیان محقق اصفهان(اعل اله مقامه الشریف) را در تفسیر کلام مرحوم شیخ(ره) ملاحظه فرمودید. بنا شد ببینیم آیا این بیان
محقق اصفهان(ره) بر عبارات شیخ(ره) تطبیق دارد یا خیر؟ شیخ انصاری(ره) ابتدا کلام شیخ طوس(ره) را نقل مکند، که

دهد که «إن الصحیح من العقد اذا لم یقتضیف بفاسده؟!! بعد مرحوم شیخ(ره) توضیح مدر صحیح ضمان نیست، ف وقت
الضمان مع امضاء الشارع له فالفاسد الذی هو بمنزلة العدم لا یؤثر ف الضمان»؛ عقد صحیح با اینه شارع آن را امضا کرده

اگر اقتضای ضمان نند، عقد فاسدی که بمنزلهی عدم است، این هم مؤثر در ضمان نیست.

بعد شیخ انصاری(ره) وجه اولویت را بیان مکند، یعن خود ایشان اول ی توضیح برای کلام شیخ طوس(ره) داده، بعد
مجددا وجه اولویت را بیان مکند و مفرماید «ان الصحیح اذا کان مفیدا للضمان». دقت کنید؛ آنچه که سبب شد محقق

اصفهان(ره) آن تفسیر را برای کلام شیخ(ره) کند، چه بود؟ محقق اصفهان(ره) فرمود که شیخ انصاری(رض) مخواهد بوید
اگر در عقد صحیح، ضمان باشد و ما بوییم در فاسد از آن صحیح، ضمان نیست، پس در فاسد صحیح که در آن صحیح

ضمان نیست، در این فاسد بطریق اول ضمان وجود ندارد.

یعن محقق اصفهان(ره) مگوید مرحوم شیخ(ره) دارد دو تا فاسدها را باهم مقایسه مکند. بیشتر بحث روی این کلام شیخ(ره)
ن أن یقال: إنّ الضمان من مقتضیات الصحیح، فلا یجری فاست «وجه الاولویة أنّ الصحیح إذا کان مفیداً للضمان أم

الفاسد لونه لغواً غیر مؤثّر» ؛ أصلا بوییم ضمان از مقتضیات عقد صحیح است و در عقد فاسد جریان ندارد. اگر گفتیم در
عقد صحیح که ضمان هست در فاسدش ضمان نیست، پس در فاسد صحیح که در آن ضمان نیست، بطریق اول نباید

ضمان باشد. 

ببینید بین این دو سه سطر، چقدر به حسب ظاهر فاصله است. در سطر قبل، شیخ انصاری(ره) در توضیح اولویت در کلام
شیخ طوس(ره) مگوید «أنّ الصحیح من العقد إذا لم یقتضِ الضمان مع إمضاء الشارع له، فالفاسد الذی هو بمنزلة العدم لا
یؤثّر ف الضمان‌» ؛ اگر عقد صحیح اقتضای ضمان نند، پس فاسدی که به منزله عدم است نیز مقتض ضمان نیست. این در
سطر قبل است. اما بلافاصله در وجه اولویت، کلام را آورده روی اینه اگر صحیح اقتضای ضمان کند ممن است که بوییم

ضمان از مقتضیات عقد صحیح است، پس اصلا در هیچ عقد فاسدی اقتضای ضمان وجود ندارد، لونه لغوا غیر مؤثر.

به نظر ما؛ تا این مقدار حق با محقق اصفهان(ره) است. دیران فقط روی همان قسمت اول کلام شیخ(ره) تیه کردهاند، روی
«توضیحه...» ، اما روی وجه الأولویة که شیخ(ره) تیه کرده، دقت نفرمودهاند. اما محقق اصفهان(ره) برای اینه جواب
استیمان مطلق را از ادله استفاده کند. استیمان مطلق یعن خواهد یمرحوم آخوند(ره) را بدهد، فرمودهاند شیخ(ره) م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


«تسلیط عن الرضا بلا عوض» ؛ اگر کس دیری را بر مال خودش مسلط کند بلا عوض، که ی مصداق این، هبه غیر معوضه
است، ی مصداقش، عاریه است، ی مصداقش، ودیعه است، ی مصداقش، وکالت بلا أجرت است، تمام اینها موجود

وید ما یخواهد بتهی دوم، که آیا شیخ انصاری(ره) ماست، مصداق برای این استیمان مطلق است. اما نسبت به این ن
استیمان مطلق داریم؟ 

خود شیخ(ره) هم مداند ما در هیچ روایت چنین تعبیری نداریم که اگر کس با رضایت، دیری را بلا عوض بر مال خودش
کند. یعنویید شیخ(ره) این را از مجموع ادله اصطیاد ممسلط کند، ضمان وجود ندارد. ما چنین چیزی نداریم. اگر ب

شیخ(ره) مفرماید در هبه غیر معوضه، تسلیط بلا عوض است، در عاریه، تسلیط بلا عوض است، در ودیعه، استیمان للحفظ
است، در وکالت، استیمان برای عمل است. بوییم شیخ انصاری(ره) از مجموع اینها مخواهد ی قاعده کل را اصطیاد کند
که به قول محقق اصفهان(ره) مشود «استیمان مال»، که استیمان مال ی معنای کل وسیع دارد، ی مصداقش؛ ودیعه

و استیمان للحفظ است.

دقت کنید؛ محقق اصفهان(ره) بحث اصطیاد و اینها را مطرح نمکند، این را ما در توضیح کلام ایشان مگوییم. چون دیروز
هم عرض کردیم شیخ انصاری(ره) در ی عبارت مگوید «عموم ما دل عل أن من لم یضمنه المال»، شما هرچه روایات را

بردید، چنین تعبیری پیدا نمکنید. بوییم مراد ایشان، اصطیاد است. در آخر هم فرموده «فحاصل الأدلة عدم ضمان
المستأمن»، باز همین را ترار مکند، حاصل ادلهی عدم ضمان مستأمن، این است که اگر مال، دیری را بر مالش امین

قرار داد و او را ضامن قرار نداد، نه بعوض جعل و نه بعوض واقع، اینجا دیر ضمان وجود ندارد. اگر واقعا مراد شیخ
انصاری(ره) اصطیاد این قاعده باشد، یعن ما در فقه دو امانت داریم؛ ی امانت خاص، که همین ودیعه است، ی امانت

عام، یعن «تسلیط عن الرضا» ، اگر کس دیری را بر مالش مسلط کرد عن الرضا من غیر عوض، اشال ندارد. 

در باب ربا هم مگویند اگر کس شرط زیاده نند، اما مقترض و قرض گیرنده، بعد که مخواهد قرضش را ادا کند خودش
ی اضافهای بدهد اشال ندارد. ی وجهش این است این اضافهای که مدهد، مال خودش است، دیری را بلا عوض بر این

مال مسلط مکند. اگر شیخ انصاری(ره) بخواهد چنین مطلب را اراده کند ‐و لو گفتیم در عبارات، چنین تعابیری نیست‐، حق
با محقق اصفهان(ره) است. اما اگر بوییم شیخ(ره) مخواهد همان أدلهی استیمان خاص را ملاک قرار دهد و شاهدش این
است که در هبهی فاسده از راه اولویت وارد شد. اگر شیخ(ره) ی قاعدهی استیمان عام را بخواهد اصطیاد کند، دیر نیاز به
اولویت ندارد. اینه در هبهی فاسده فرمود ما از مورد ادله استیمان، بطریق اول استفاده مکنیم که در هبهی فاسده ضمان

نیست، این کشف از این مکند که نمخواهد قاعده عام اصطیاد کند. اگر این باشد، همان اشال که مرحوم آخوند(ره) کردند
و قبلش هم ما آن اشال را بر مرحوم شیخ(ره) وارد کردیم، که اصلا اولویت در کار نیست، آن اشال بقوت خودش باق است.

محقق اصفهان(ره) بعد از اینه مگوید استیمان یعن هو التسلیط عن الرضا، مگوید این در تمام موارد موجود است، در
عاریه، وکالت، مضاربه و در تمام اینها، تسلیط عن الرضا وجود دارد. در عاریه، وکالت و مضاربه، اذن در اتلاف نیست، و لا

اذن ف التصرف المتلف ، اما مفرماید بخلاف هبه، همه مدانیم در هبه غیر معوضه، آن متّهب متواند مال را اتلاف کند و از
بین ببرد؛ «فان الواهب یقطع اضافة المال عن نفسه عن رضا فهو راض بالتصرفات مطلقا» .

این کلام محقق اصفهان(ره) است. بوییم در اینجا محقق اصفهان(ره) مخواهد باز هبه را از تسلیط مطلق خارج کند و بوید
در تمام تسلیطهای مطلق، اتلاف جایز نیست، إلا در هبه، آن هم به خاطر خصوصیت که در هبه وجود دارد. عل أی حال؛ اسم
تمام اینها را گذاشته «استیمان مال»، منتها «استیمان مال» در هبه بخاطر خصوصیت که وجود دارد، خصوصیتش این

است که در هبه، واهب بصورت مطلق بین خودش و بین این مال قطع علاقه کرده است، این قرینه مشود بر اینه اتلاف جایز
است. به نظر ما این نته در اینجا وجود دارد. پس خلاصه این شد که اگر شیخ انصاری(ره) از این موارد که در آن عبارت

ماسب پنج مورد است 1- «مله بغیر عوض » 2- «او سلطه عل الانتفاع» 3- «او دفعه الیه لحفظه» و آن دو مورد دیر، اگر



بخواهد ی قاعدهای بنام استیمان عام، به تعبیر محقق اصفهان(ره) «استیمان مال» را استفاده کند، اینجا حق با محقق
اصفهان(ره) است. ول از این که در باب هبه، مسأله اولویت را استفاده کرده، معلوم مشود چنین قاعدهای را نمخواهد

اصطیاد کند. این عرض ما در مورد کلام محقق اصفهان(ره) است.

 

بحث اخلاق: «تقدیم رضایت خدا بر رضایت انسان»

حدیث وارد شده، که حدیث بسیار خوب است. تمام احادیث، خوب هستند، ول بعض از احادیث را باید بیشتر مورد نظر قرار
دهیم. مرحوم کلین(ره) در کاف، ج2، باب اتّباع الهوی، این حدیث را از امام باقر(ع) نقل کرده است. امام باقر(ع) از وجود

و زع هال قُول(ص) یهال ولسر کند. «قَالنقل م کند که پیامبر(ص) هم به عنوان حدیث قدسمبارک پیامبر خدا(ص) نقل م
و هرما هلَیع شَتَّت ا ایوه َلع اهودٌ هبع رثوی  انم فَاعتار ِی ولُوع نُورِی و و ائرِیبک و تظَمع و لَج و تزع و لج

 انم فَاعتار ِی ولُوع نُورِی و و تظَمع و لَج و تزع و لَه تا قَدَّرم ا انْهم هتوا لَم ا وبِه هقَلْب شَغَلْت و اهنْید هلَیع تسلَب
تَتْها تَاجِرٍ و لک ةارجت اءرو نم لَه نْتک و رِزْقَه ینضرا اتِ واومالس فَّلْتک و تئَم فَظْتُهتَحاس ا اهوه َلع ایودٌ هبع رثوی

الدُّنْیا و ه راغمة» ؛ این روایت دو قسمت دارد؛ قسمت اولش این است که خداوند متعال به هفت چیز قسم خورده است. أولا
این قسمها، قسم به بالاترین عناوین است که مربوط به خدای تبارک و تعال است. ما وقت قرآن را مبینیم، قرآن مفرماید
«اله نُور السماواتِ و ارض‌» . در اینجا خدا به نور بودن خودش قسم خورده، به عزت خودش قسم خورده، یعن أسماء و

صفات که دیر فوق این أسما و صفات تصویر نمشود. گاه اوقات خدا برای ی امری، به شب، به روز، به خورشید، به ماه،
به ستاره قسم مخورد. اما اینجا خدا به چه اموری قسم خورده است؛ «و عزت و جَل و عظَمت و کبرِیائ و نُورِی و علُوِی

فهمیم، فقط یاز آنها را ما نم و عمیق دارد و خیل بحث مفصل که هر کدام خودش خیل ؛ این اسام «‌انم فَاعتار و
اجمال از توجه پیدا مکنیم.

به اینها قسم خورده که « یوثر عبدٌ هواه علَ هوای »؛ هیچ بندهای میل خودش را بر میل من مقدم نمکند، مر اینه چهار اثر
بر آن مترتب شود. یعن کس که میل خودش را بر میل خدا مقدم کند، ی مال حرام گیرش آمده، میلش این است که از این
مال حرام خانه بسازد، میل و اراده خدا این است که تصرف در این مالِ حرام نند. میل خودش این است که در یجا آبروی

ی انسان را ببرد، سری از اسرار او را فاش کند، در ی جمع قرار مگیرد انسان مبیند که اقتضا دارد که علیه دیری
حرف بزند، اما میل خدا این است که سوت کند و دهانش را ببندد.

اساساً ما هر روز در این دو راه قرار مگیریم. ی راه، راه حق است و ی راه، راه باطل. ی راه، خداست و ی راه،
شیطان است. ی راه، میل نفسان است و ی راه، میل و اراده خدای تبارک و تعال است. ی راه، رضایت خود انسان است

و ی راه، رضایت خداست. واقعا چقدر خودمان را امتحان کردهایم ببینیم که آیا رضای خودمان را بر رضای خدا مقدم
مکنیم یا رضای خدا را بر رضای خودمان مقدم مکنیم؟ مثلا در جای اگر انسان چیزی بنویسد، احتمال بدهد افراد زیادی

روی آن اعتراض کند، حرف بزند احتمال بدهد حت آبرویش برود، اما احساس کند رضای خدا در این است که این حرف را
هلَیع میل خودش را بر میل من مقدم کرد؛ «شَتَّت انسان فرماید اگر یم خداوند تبارک و تعال بزند. در این روایت قدس

امره‌» ؛ امورش را متشتّت مکند. امور زندگیش را مضطرب مکند. ی اضطراب را بر او حاکم مکند. 

آدمهای دنیا طلب هم معمولا همینطور هستند. عرض کردم مخصوصا در بین روحانیت هم این مسأله هست؛ انسانهای که در
بعض مواقع وظیفه دارند که حرف را بزنند و حرف نمزنند، اینها أصلا ی حالت متشتّت هم دارند، استقرار و آرامش ندارند.

خودشان تنها هم که نشستهاند، منقلب هستند، این اثر این است که میل خودش را بر میل خدا مقدم کرده است.



اثر دوم اینه «و لَبست علَیه دنْیاه» ؛ دنیا را بر او مشتبه قرار مدهد. یعن حالا که میل خودش را بر میل من مقدم کرده،
نمگذارم حق و باطل را درست بفهمد. اثر سوم اینه «و شَغَلْت قَلْبه بِها»؛ این تعبیر، خیل تعبیر عجیب است؛ قلبش را دائما
مشغول به دنیا مکنم. انسان از صبح که از خانه بیرون مآید تا شب، ی محاسبه کنیم که این قلب ما چقدر در امور دنیوی

سیر کرده است، چقدر در مسائل دنیوی مشغول بوده، چقدر در مورد خدا مشغول بوده است؟ وقت انسان، درس مآید، ببینید
اگر خدای ناکرده انسان گرفتار دنیا باشد، دنبال این است که مثلا اگر مخواهد اظهار عقیده کند بوید من باید در درس، انظار

دیران را تخریب کنم، مخواهد در ی جمع بوید من باید حرف خودم را به کرس بنشانم، حرف خودم، نظر خودم، رأی
خودم، میل خودم، اما اینه چه چیزی مصلحت دین است، چه چیزی مصلحت خداست، واقعا حت اگر انسان ی روایت را

بخواهد معنا کند، باید خیل به خدا پناه ببرد. 

ی روایت را انسان نسبت به دیران یطور معنا مکند، نسبت به خودش ی طور دیر معنا کند، که اگر یطور دیر معنا
کند، ی نتایج مگیرد. حالا اگر گوشهی دلش این باشد که حق با دیران است، اما من ی حرف زدهام و مخواهم روی آن

بایستم، هرچه هم به من بویند دست از حرفم بر نمدارم!!! آدمهای که میل خودشان را بر میل خدا مقدم مکنند، ی از و
یژگیهایشان همین است که هرچه به او بویند این کار اشتباه است، این شخص مغلوب میل و هوای نفس خودش است، در او

اثری ندارد، و اگر قلب انسان مشغول به دنیا شد، ببینید در این روایات چه آثار عجیب بر او مترتب شده است.

در ی روایت که آن هم حدیث قدس است؛ خدا قسم خورده به عزت و جلالش که اگر در قلب کس ذرهای از حب دنیا باشد،
من محبت خودم را برای همیشه از قلب او بیرون مآورم. اصلا اجازه نمدهم آن قلب، محب من واقع شود. ما در ابتدای سال
این تعبیر «یا مقلب القلوب» را بار مبریم، این ذکر واقعا هر روز باید در ذهن ما باشد، قلب، دست خداست، اگر دیدیم قلب
ما مشغول به دنیاست، عقوبت است که گرفتار آن شدهایم. باید ببینیم چه کردهایم که این گرفتاری را پیدا کردیم. بله، انسان به
اندازهی نیازش توجه کند؛ امروز غذا مخواهد، لباس مخواهد، این مشلات را باید حل کند، این ی امر طبیع است، اما

هتوا لَم ه «واست که بر حسب این روایت هست. اثر چهارم این از عقوبتهای اگر قلب او مشغول به دنیا باشد، همیشه این ی
منْها ا ما قَدَّرت لَه» ؛ از دنیا فقط به همان مقداری که برای او مقدر کردهام به او مدهم. 

از این طرف قضیه، باز خداوند متعال دوباره قسم مخورد همان هفت قسم را و مفرماید «و عزت و جَل و عظَمت و نُورِی
نم لَه نْتک و رِزْقَه ینضرا اتِ واومالس فَّلْتک و تئَم فَظْتُهتَحاس ا اهوه َلع ایودٌ هبع رثوی  انم فَاعتار ِی ولُوع و

وراء تجارة کل تَاجِرٍ و اتَتْه الدُّنْیا و ه راغمة»؛

اگر کس میل من را بر میل خودش مقدم کرد؛ چهار اثر بر آن مترتب مشود: اثر اول اینه «ا استَحفَظْتُه مَئت» ؛ من
ملائه را حافظ این شخص قرار مدهم. واقعا چه اثر عجیب است. اگر انسان در ی دو راه، ببیند خدا چه مخواهد، و لو به
ضرر خودش است، به ضرر آبروی اوست، به ضرر مال است، اما ببیند خدا راض است، آن کار را انجام دهد، اثر بزرگ آن
این است که ملائه حافظ او مشوند. خوشا بحال کس که ملائه حافظ او هستند. این شخص که ملائه حافظ او مشوند،

دیر گرفتار شرک نمشود.

در آن لحظات آخر عمر که انسان مخواهد از دنیا برود، همان لحظات انسان ممن است گرفتار شرک شود. انسان دیر
نتواند توحید را بوید. گرچه ی عمر هم درس گفته باشد. اما اگر ملائه حافظ بودند، ملائه دیر حریم این قلب را حفظ
مکنند، حرمت خدا برای این قلب و این انسان که این اراده را کرده است. الان طلبهها وضع زندگ سخت دارند، حالا با

همهی شایعات که وجود دارد، اما ما از نزدی مدانیم، وضع زندگ بسیار سخت دارند، اما اگر تشخیص دهد و این سخت را
برای خدا تحمل کند، میل نفسش این است که برو ی جای کار کن، حقوق مف بیر و زندگ آنچنان داشته باش. اما بوید

من این سخت را برای خدا تحمل مکنم، اینجا ملائه حافظ او مشوند. 



اثر دوم اینه «و کفَّلْت السماواتِ و ارضین رِزْقَه» ؛ آسمان و زمین را در خدمت او برای رزق او قرار مدهم. اثر سوم اینه
ا والدُّنْی تَتْها ه «وکه بخواهد انجام دهد، من پشت سر او هستم. اثر چهارم این تَاجِر»؛ هر کسب لک ةارجت اءرو نم لَه نْتک و»

ه راغمة» ؛ اینقدر دنیا سراغ او مآید که او از دنیا فرار مکند.

البته این نته را دقت کنید؛ ی وقت ی از علمای بزرگ اخلاق(خدا ایشان را رحمت کند)، آثار نماز شب را مگفت، مگفت
ی از آثار نماز شب، نورانیت است، اما اگر کس نماز شب را برای همین نورانیت بخواند، نورانیت پیدا نمکند. ما اگر بوییم
من مخواهم رضای خدا را بر رضای خودم مقدم کنم که دنیا سراغ من بیاید، باز فایده ندارد. این «و ه راغمة» ؛ یعن واقعا

تنفر از دنیا دارد.

این فقط تنها لذتش به همین است که تابع محض خدای تبارک و تعال باشد، این برایش لذت دارد. تمام دنیا را هم به او بدهند یا
اینه دنیا را ازش بیرند، هیچ فرق برایش نمکند. ما باید واقعا این را ملاک قرار دهیم، در گفتارمان، در ناهمان، در

رفتارمان، در زندگ داخل با خانواده، با همسر، با فرزندان، با فامیل، با مردم. اینها مسائل است که انسان در همین جزئیات
متواند رضای خدا را بر رضای خودش مقدم کند. رضای خدا این است که انسان از ی مریض نهداری کند، میل خودش
این است که او را رها کند برود دنبال زندگ راحت خودش، حالا ی همسر مریض دارد ی راه این است که او را رها کند،

دنبال کار خودش برود، این هم بالاخره ی طوری عمرش را دنبال مکند. اما رضای خدا در این است که تو از او نهداری و
مراقبت کن. انسان این راه را اختیار کند. این خیل نمونه و مصداق دارد. خداوند همه ما را در زندگ موفق کند که همیشه و

در همهی امور، رضای او را بر رضای خودمان مقدم کنیم.

آمین رب العالمین

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


