
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » برائت »

در تاریخ ۱۵ فروردین ۱۳۸۹

بحث برائت
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بیان نمودیم ی از احادیث که برای اصالة البرائة به آن استدلال شده، حدیث حجب است؛ "ما حجب اله علمه عن العباد فهو
موضوع عنهم" آنچه را که خداوند علمش را از مردم باز داشته، محجوب واقع شده که مردم به آن علم پیدا کنند، از آنها برداشته

شد. به این حدیث استدلال کردند بر اینه در شبهات حمیه و موضوعیه، چه وجوبیه و چه تحریمیه، همین که مجتهد به حم
واقع علم پیدا نمکند، از مصادیق "ما حجب اله علمه عن العباد" مشود. عرض کردیم چند اشال بر استدلال به این حدیث

وارد شده است که اشال اول و دوم را ذکر کردیم. در جلسه گذشته رسیدیم به اشال که مرحوم شیخ اعظم انصاری وارد
کرده و مرحوم آخوند خراسان این اشال را در کتاب کفایهپذیرفته و ی تعبیر اضافهای هم دارند. مرحوم آشتیان نیز در

حاشیهرسائلاین اشال را پذیرفتهاند و شاید کثیری از محققین که بعد از مرحوم شیخ انصاری آمدهاند، این اشال را پذیرفتهاند.

خلاصه اشال شیخ این است که در این روایت کلمه "ما حجب اله علمه عن العباد" ظهور در احام دارد که انبیا و اوصیا
مأمور به تبلیغ آن احام به مردم نبودند. یعن یسری احام داریم که از طرف خدای تبارک و تعال به پیامبر و وص وح و

الهام شده است، اما آنها مأمور به تبلیغ این احام نبودهاند، بله این احام در نزد آنان محفوظ بوده تا آنه آخرین حجت ظهور
کند و بعداً در آن زمان بیان شود. شیخ انصاری مفرماید روایت ظهور در این معنا دارد؛ اما مانحن فیه اینطور نیست. در

مانحن فیه برای استدلال بر برائت مخواهیم بوییم اگر خداوند حم را به رسولش فرموده و رسول هم برای مردم بیان کرده،
اما به خاطر موانع به دست ما نرسیده، آیا در اینجا متوانیم اصالة البرائة را جاری کنیم؟

بررس نظر مرحوم محقق اصفهان در توضیح اشال مرحوم شیخ انصارى

برای توضیح کلام مرحوم شیخ از تعبیری که مرحوم محقّق اصفهان در حاشیه کفایه دارند باید استفاده کنیم که لفظ "حجب"
ظهور دارد در "الحم الموح إل النب أو الملهم به الوص" کلمه "حجب" یعن حم به نب وح شده و یا به وص الهام

شده، اما حق بیان آن حم را ندارند. این مطلب در مقابل این است که اگر کس بوید چه اشال دارد که از اول بوییم یسری
احام نزد خود خدای تبارک و تعال هست و اصلا به پیامبر هم نفرموده است؟ مرحوم اصفهان مفرماید: چنین چیزی نه

اقتضای حجب دارد و نه اقتضای عدم حجب دارد. "لا یون محجوباً ولا یون غیر محجوب" حجب در جای است که چیزی
"أو الملهم به الوص النب إل م الموحظهور دارد در "الح باشد اما بیان نشود. پس، کلمه "حجب" به تعبیر مرحوم اصفهان

یعن تا مرحلهای آمده اما از این مرحله به بعد نباید فعلا برای مردم بیان شود؛ یا "لمصلحة التسهیل یا لمصلحة اُخری" برای
.ری، فعلمحض و دی انشای م داریم؛ یفرماید دو نوع حر. مرحوم شیخ متسهیل مردم یا برای امور دی

جای که خدا به نب و وص برساند و آنها نباید آن حم را به مردم تبلیغ کنند، مشود انشای محض؛ ول در جای که حم به
نب و وص برسد و آنها هم مأمور به تبلیغ باشند و بیان هم بنند، مشود فعل؛ چه این بیان به ما برسد و چه نرسد. شیخ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/76
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


انصاری مفرماید اگر این حدیث معنا و مرحله دوم را شامل مشد، برای استدلال برای اصالة البرائة مفید بود؛ در حال که این
روایت ظهور در معنای اول دارد. مرحوم آخوند در کتاب کفایه همین اشال شیخ را پذیرفته، منتها با این اضافه که مفرماید:
در این روایت کلمه "حجب" به خدا اسناد داده شده است؛ یعن خدا حم را به پیغمبر فرموده اما پیامبر حق بیان کردن ندارد؛

ری به دست ما نرسیده و مخفکه خدا بیان کرده، پیامبر هم به مردم رسانده است، اما به خاطر عو امل دی ن در جایلی
مانده، دیر نمتوانیم بوییم اخفا به خدای تبارک و تعال نسبت داده مشود.

این اضافه را مرحوم آخوند بیان کرده و لذا، اشال مرحوم شیخ را پذیرفته و مگویند حدیث برای استدلال برای اصالة البرائة
مفید نیست؛ و مفاد حدیث "ما حجب اله علمه عن العباد" همین مضمون "استوا عما ست اله" است؛ همان روایت که در

جلسه گذشته از امیرالمؤمنین(ع) خواندیم که در کلمات قصار آن حضرت آمده است: "إنّ اله ست عن أشیاء لم یست عنها
نسیاناً فلا تتلفوا" خودتان را به زحمت نیندازید. بنابراین، این روایت، قابل استدلال برای برائت نیست. از مجموع کلام مرحوم
محقق اصفهان هم استفاده مشود که ایشان نیز این اشال شیخ و کلام مرحوم آخوند را پذیرفته، و همینطور است والد راحل
ما(رض). اما برخ دیر از بزرگان مثل مرحوم آقای خوئ، مرحوم آقای صدر و صاحب منتق در مقام جواب از این اشال

بر آمدهاند. ببینیم جواب چیست؟

پاسخ مرحوم شهید صدر به اشال مرحوم شیخ انصارى

مرحوم آقای صدر در کتاب مباحث الاصول فرموده: از این اشال چهار جواب داده شده است. سه جوابش به راحت قابل
اشال و ایراد است که آنها را متعرض نمشویم و خودتان ببینید. اما عمده جواب چهارم است که خود آقای صدر مفرمایند

احسن الوجوه همین است و روی همین اعتماد مکنند. توضیح جواب این است که در این اشال ـ مخصوصاً روی بیان مرحو
م آخوند بیشتر تیه شده که در روایت ـ "ما حجب اله" و اخفا به خدا نسبت داده شده و این ظهور در معنای اول حم دارد

یعن انشای محض است؛ اما جای که حم به مرحله فعلیت رسیده، اخفا به خدا نسبت داده نمشود. جواب این است که در
مواردی هم که منشأ اخفا ظلم ظالمین هست، باز به خدا نسبت داده مشود؛ برای این که او مسبب الاسباب است و سلسله

علل منته مشود به خدای تبارک و تعال؛ اگر فعل از انسان صادر شود، ما هم متوانیم این فعل را به انسان نسبت دهیم و
متوانیم آن را به خدا نسبت دهیم؛ روی مبنای که در بحث طلب و اراده مفصل خواندیم که "لا جبر ولا تفویض بل أمر بین

الامرین". طبق این بیان، هر فعل از هر کس صادر شود، هم مشود آن را به خود فاعل نسبت داد و هم متوان آن را به علت
العلل که خداوند تبارک و تعال نسبت داد.

به عبارت دیر، چه جای که خداوند به انبیا بفرمایند این را ابلاغ ننید، منشأ اخفا خداست، و چه جای که انبیا بیان مکنند
ول به علت به دست ما نرسیده است؛ مثلا فرض کنید صد حم در ضمن صد روایت در کتاب نوشته شده باشد، و این کتاب

در حریق از بین برود یا در دریا بیفتد و از بین برود، اینجا هم متوانیم این را به خدای تبارک و تعال اسناد دهیم. مشهور
محققین فلاسفه در افعال که فاعل مختار انجام مدهد این نظریه را دارند که فعل را متوان هم به خود شخص اسناد داد و هم

مشود آن را به خدای تبارک و تعال نسبت داد. شاهد اصلاش هم در آیه شریفهی (وما رمیت اذْ رمیت ولَٰن ٱله رم) که
«رمیت» به خود پیامبر اسناد داده شده، اما به وسیله «ما رمیت» این اسناد نف شده، یعن رم واقع برای خدای تبارک و

تعال است. در نتیجه، جای هم که پیامبر حم را بیان کرده و به مرحله فعلیت رسیده اما به خاطر غصب غاصبین و ظلم
ظالمین این احام به دیران نرسیده، آنجا هم متوانیم بوییم منشأ اخفا خداوند است.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=17


پاسخ مرحوم محقق اصفهان به نظر مرحوم شهید صدر

اکثراً اینطور جواب دادهاند، اما از کلمات مرحوم محقق اصفهان استفاده مشود که ایشان این جو اب را قبول ندارد. ایشان
بعد از ذکر این جواب در صفحه 59 از جلد 4نهایةالدرایةمفرماید: روایت در کتاب الصلاة در بحث صلاة مغمعلیه آمده که از

امام(ع) سؤال مکنند "المریض الذی تفوته الصلاة، المریض الذی لا یقدر عل الصلاة" چه باید بند؟ امام در جواب
مفرمایند "کل ما غلب اله علیه فاله أول بالعذر" هر چیزی که خدا بر آن غالب مشود، او اول به عذر است؛ یعن این

شود. مرحوم اصفهانتواند کار را انجام بدهد. بر حسب این روایت هم عمل به خدا اسناد داده مشخص مریض شده و نم
بعد از اینه این مطلب را مپزد و آن را عمیق مکند؛ شروع مکند به جواب دادن. مفرماید: "المسببات بما ه موجودات

محدودة لا تنسب إلا إل أسباب ه کذل" مسببات چون موجود محدود هستند، باید فقط به سبب محدود نسبت داده شود؛
نباید مسبب محدود را به علت نامحدود که خدای تبارک و تعال است نسبت بدهیم. وبما ه موجودات بقصر النظر عل طبیعة
الوجود المطلق تنسب إل الوجود المطلق و اگر به همین مسبب محدود به عنوان وجود مطلق نظر کنیم، وجود مطلق که علت

العلل است، به اسناد داده مشود؛ بعد استدراک مکنند: "نعم ربما یون الفعل المحدود بلحاظ تأثیره أثراً خارقاً للعادة بغلبة
العنصر الربوب فیه مما ینسب إلیه تعال" گاه ی فعل محدود است مثل رم پیامبر، اما چون اثر خارق و اثر عجیب گذاشته

که خارق عادت است، به ا عتبار اثرش به خدا نسبت داده مشود.

شود علزیاد است به خدا نسبت داده م چون جنبه معنویاش خیل فعل گاه "ون بلحاظ غلبة العنصر الربوببل ربما ی"
الجهة الت تل الماهیة لخلوصه ووقوعه قریبا ینسب إلیه تعال یعن بر آن جهت ماهوی محدود فعل به خدا نسبت داده مشود؛
مثال مزند به "ویأخذ الصدقات" فقیر صدقه را مگیرد اما آیه مفرماید خداوند صدقه را مگیرد و این به خاطر آن است که

جنبه معنویاش زیاد است یا "ما أصاب من حسنة فمن اله" چون جنبه معنوی حسنه زیاد است به خود خدا نسبت د اده
مشود "کما أنه إذا غلبت الجهة الت تل الماهیة ینسب إل الشخص" اما اگر جنبه معنوی فعل زیاد نباشد و جنبهی محدودیت
ماهویاش پر رن شود، به شخص نسبت داده مشود؛ مثل "وما أصاب من سیئة فمن نفس" . ی از بحثهای که در تفسیر

ۢنَةسح نم ابصآ اتواند مفید باشد همین بحث است که چرا در قرآن آمده است (مهست و کلمات ایشان برای آنجا واقعاً م
)با اینه فاعل هر دو انسان است؟ ایشان مفرماید: جای که جنبه محدود مادی ن نَّفْسفَم ۢةِىین سم ابصآ امو هٱل نفَم

دنیوی و کم ارزش چیزی ملاک باشد، مثل اینه فرض کنید کار بدی از شخص صادر مشود، آنجا به شخص نسبت داده
مشود. بعد مفرماید البته اینه در قرآن آمده است (قُل کلۭ من عندِ ٱله)برای این است که جنبه وجود مطلق در نظر گرفته

شده است و جنبه صدورش از شخص خاص در نظر گرفته نشده است.

و نتیجه مگیرند که: فالمسببات الصادرة عن الأسباب الطبیعیة بلحاظ الاطلاق ینسب إلیه تعال مسببات و معلولات علل
طبیع به لحاظ آن وجود مطلق یعن با قطع نظر از وجود محدود ماهوی به خدا نسبت داده مشود؛ و متوانیم بوییم فهو

عنه تعال الماهیة فیهم فإنها تنف تل والممیت والضار والنافع بخلاف ما إذا صدرت عن اشخاص غلبت الجهة الت المحی
بهذا النظر اما فعل از اشخاص صادر شود و جهت ماهوی در آنها غلبه پیدا کرده است، به خدا نسبت داده نمشود و از خدا

نف مشود. پس، به بیان مرحوم اصفهان هرجا هر فعل جنبهی وجود مطلقش را بتوانیم در نظر بیریم، به خدا نسبت مدهیم؛
فعل خیر قابلیت این را دارد که جنبه وجود مطلقش را در نظر بیریم و آن را به خدا نسبت دهیم؛ اما هرجای که جنبهی

ماهیتاش را باید در نظر بیریم، نه تنها نمشود آن را به خدا نسبت داد، بله باید آن را از خدا نف کرد. ایشان مفرماید اخفاء
را برای پیامبر بیان کرده و پیامبر هم برای مردم بیان کرده است، اما ی مالظالمین هم همینطور است؛ موردی که خدا ح

آدم لا ابال، غاصب و ظالم از خدا بخبر باعث شده که این احام به مردم نرسد، اینجا نمتوانیم بوییم این را خدا اخفا کرده
است.

نلْنَا منزآ اونَ متُمی نَّ ٱلَّذِینآورد که در خود قرآن وارد شده است: (اشود به خداوند نسبت داد. ایشان شاهدی ماین را نم

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=79
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=79
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=78
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159


ٱلْبیِنَٰتِ وٱلْهدَىٰ منۢ بعدِ ما بینَّٰه للنَّاسِ ف ٱلْتَٰبِ او۟لَئ یلْعنُهم ٱله ویلْعنُهم ٱللَّٰعنُونَ)این آیه، آیهی خیل عجیب است و واقعاً
از آیات است که انسان وقت آن را مخواند، ملرزد. آیه مفرماید کسان که ما انزل اله را کتمان مکنند، خدا اینها را لعن
مکند و هر نفرین کنندهای در هر موردی که تا روز قیامت بیاید و نفرین کند، نفرین او شامل حال این فرد هم مشود. شاهد

کلام مرحوم اصفهان همین است که اینجا کتمان نسبت داده شده به خود علمای اهل کتاب که کتمان کردند آنچه را که در
کتاب تورات و انجیل آمده بود. در ذیل آیه شریفه روایت هم از امیرالمؤمنین(ع) است که حضرت مفرماید: "هم العلماء إذا

فسدوه ـ و علمای فاسد آنهای هستند که ـ یتمون الحق ویظهرون الباطل ـ حق را کتمان مکنند و باطل را اظهار مکنند ـ. لذا،
در مجموع، عقیده مرحوم اصفهان این است که در افعال سیئه، در افعال که جنبه ماهویاش قوی است، نمتوانیم آنها را به

خدای تبارک و تعال نسبت دهیم.

در جای که کس گناه مرتب شده، ظلم کرده، سرقت کرده، نمشود گفت این فعل از ی جهت مستند به فاعل است و از
ی جهت مستند به خدای تبارک و تعال است. این بیان مرحوم اصفهان است؛ البته برخ قائل هستند که از نظر عقل امان

نسبت دادن وجود دارد؛ چون بالاخره خداوند علت العلل است؛ او منته العلل و مسبب الاسباب است؛ اما در باب اسناد،
عرف ملاک است و نه عقل. ی از مواردی که بین عرف و عقل جدای مافتد، همین باب اسناد است. عقل مگوید کس که

زده فرزند رسول خدا را کشته، بالاخره منته مشود به علت العلل که خداوند است؛ اما عرف مگوید ما نمتوانیم این فعل را
به خدا نسبت دهیم و بوییم "اله قتل الحسین(ع)". آن وقت اگر به این مرحله برسد، اینجا چه باید گفت؟ صاحب منتقیالاصول
ه جلسه آینده بررسدادهاند که ان شاء ال جواب ال، مرحوم آقای خوئبدهد؛ و از اصل اش در این مرحله تلاش کرده جواب

خواهیم کرد. و صلّ اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159

