
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 3 »

در تاریخ ۱۷ فروردین ۱۳۸۹

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 3
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده بحث گذشته

بحث در دلیل عس قاعده بود، که چه دلیل بر «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» هست؟ بعد از دلیل «اولویت»، أدلهی
استیمان را مطرح کردیم. ملاحظه فرمودید بر کلام مرحوم شیخ(ره)، اشالات وارد است، که برخ از آنها را عرض کردیم.

مرحوم آخوند(ره) نیز در حاشیه ماسب، همان اشال را که ما عرض کردیم، دارند. ملاحظه کردید که مرحوم شیخ(ره) فرمود
در باب هبه فاسده، ما از فحوا و اولویت ادله استیمان وارد مشویم؛ به این بیان که در موردی که کس دیری را امین برای

حفظ مالش قرار مدهد، اگر در آن مورد، مال تلف شود، ضامن نیست، در هبهی فاسده که تسلیط مطلق مجان هست، به طریق
اول نباید ضمان باشد. ما در اشال بر شیخ(ره) عرض کردیم این اولویت درست نیست، برای اینه فرض این است که این

هبه، هبه فاسده است، و اگر هبه فاسده شد، تسلیط مطلق واقع نشده است. 

اشال مرحوم آخوند(ره) بر کلام مرحوم شیخ(ره)

عین همین اشال، در کلام مرحوم آخوند(ره) هم آمده است. ایشان هم مفرمایند «أنّ عدم الضمان ف مورد الاستیمان لمان
الملائمة بینهما بالوجدان، و لیس کذل ف الهبة الفاسدة، إذ لیس التملی الغیر المؤثر بالإضافة إل عدم الضمان کذل، فلا

مساواة فضلا عن الفحوى»؛

عدم ضمان در جای که اسیتمان وجود دارد، در جای که کس دیری را امین برای مالش قرار داده، این برای این است که بین
این دو نفر ملائمت و توافق وجود دارد. معنایش هم این است که اگر حالا خود به خود هم تلف شد، ضمان هم نباشد. اما در هبه

فاسده اینطور نیست، هبه چون فاسده است این تملی، غیر مؤثر است، لذا مثل استیمان نیست.

پس أصلا مساوات بین هبهی فاسده و بین استیمان نیست، تا چه رسد به فحوا و اولویت. وقت به حاشیه محقق اصفهان(ره)
مراجعه مکنیم، انصاف این است که ایشان از ابتدا کلام مرحوم شیخ(ره) را به نحو دیری تفسیر مکند و بعد از آن تفسیری
که برای کلام مرحوم شیخ(ره) کرده، این اشالات آخوند(رض) را هم ذکر مکند و مفرماید بر اساس آن تفسیری که ما برای

کلام شیخ(ره) کردیم، این اشال مرحوم آخوند(ره) هم اشال واردی نیست. لذا برای اینه این کلام محقق اصفهان(ره) هم
کلام دقیق است، ما مجدداً عبارات شیخ(ره) را با بیان محقق اصفهان(ره) بیان کنیم ببینیم آیا این بیان محقق اصفهان(ره)
برای کلام شیخ(ره) صحیح است یا خیر؟ پس ترتیب بحث این شد که مجدداً برمگردیم به همان اولویت که عرض کردم این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دلیل دوم که ادله استیمان است، این مرتبط به همان دلیل اول است و با إن قلت و قلت، مرحوم شیخ(ره) وارد ادله استیمان
مشود. 

قبل از ذکر کلام محقق اصفهان(ره) این نته را عرض کنیم، دیروز عرض کردیم شیخ(ره) مفرماید «ما خرج به العقود
الصحیحه» آنچه که عقود صحیح، به وسیله آن از «عل الید» خارج مشود. منتها کدام عقود صحیحه؟ عقود صحیحهای که در

آن عوض وجود ندارد، تضمین وجود ندارد. شیخ(ره) مفرماید همان دلیل که مخرج عقود صحیحهی این چنین است، همان
دلیل هم عقود فاسدهی این چنین را از «عل الید» خارج مکند.

آن وقت نتهای اینجا این است که در صدر عبارت، شیخ(ره) مفرماید «عموم ما دل عل من لم یضمنه المال»؛ عموم آن
أدلهای که دلالت دارد بر اینه جای که مال مال را به انسان بدهد و آن غیر را ضامن نند، آن وقت برای «ما لم یضمنه

المال» چهار پنج مصداق ذکر کرده است؛ هبه، عاریه، وکالت، ودیعه، اینها از مواردی است که «لم یضمنه المال»، منتها
گوید تو وکیل من شو، این کار را بدون اجرت برای من انجام بده. اما وقتم در وکالت، مراد وکالت بالاجرة است. به کس

مرحوم شیخ(ره) وارد مشود و تفسیر مسأله را بیان مکند، در آخر مفرماید «فحاصل ما دل عل عدم ضمان المستأمن» ؛
این معنایش این است آن جملهای هم که شیخ(ره) ابتدا مطرح کرده «ما لم یضمنه المال» مراد همین ادله استیمان است، و إلا

ما در فقه ی دلیل عام که دلالت کند بر «ما لم یضمنه المال فلیس بضامن» نداریم. 

ما در فقه ادله استیمان را داریم، از أدلهی استیمان این مطلب در مآید که «الامین لا یضمن»، اما اینه بوییم دلیل داریم به
این عنوان «ما لم یضمنه المال فهو غیر ضامن» ، چنین دلیل نداریم. لذا به قرینه ذیل عبارت، آن عبارت اول هم که دارد «ما

لم یضمنه المال»؛ مراد ادله استیمان است. عجیب این است که محقق اصفهان(ره) وقت مخواهد این عبارت را توضیح
دهد «عموم ما دل عل من لم یضمنه المال»، بجای آن عبارت، مفرماید «عموم ما دل عل أن من استأمنه المال». حالا

چه این باشد و چه نباشد، مراد شیخ(ره) ادله استیمان است. یعن ما ی دلیل که بنحو عام بوید اگر مال، مالش را در
اختیار دیری قرار داد و دیری را ضامن نرد، اینجا لیس بضامن. ما چنین دلیل عام در روایات و ادله نداریم، آنچه که وجود
دارد؛ ادله استیمان است. حالا با توجه به این نته مخواهیم ی اشارهای کنیم به آنچه که محقق اصفهان(ره) از کلام شیخ(ره)

فهمیده است.

بیان محقق اصفهان(ره) نسبت به کلام شیخ(ره)

محقق اصفهان(ره) از همان دلیل «اولویت» شروع مکند. شیخ طوس(ره) فرمود اگر عقد صحیح، اقتضای ضمان نند،
فیف بفاسده؟ پس بطریق اول عقد فاسد نباید اقتضای ضمان کند. ایشان از کلام شیخ انصاری(ره) استفاده مکند که شیخ
انصاری(ره) مخواهد بفرماید سبب ضمان؛ یا اقدام است یا امضاء است. منشأ اقدام؛ مال است، اقدام که مال انجام
گویید خود مالگردد و امضا به شارع. در اقدام بر بیع، مبر م دهد. اقدام به مالکه شارع انجام م دهد، یا امضایم

.شود ضمان معاملاین م .که برای آن عوض قرار ده فروشم به شرطگوید من جنسم را مکند، ماقدام م

در باب إتلاف، شارع ضمان را امضا کرده، لذا سبب ضمان؛ یا اقدام من ناحیة المال است، یا امضاء من ناحیة الشارع
است. بعد مگوید عقد صحیح که در آن اقدام مضمن نباشد، امضای مضمن هم نیست. یعن اگر در ی عقد صحیح، اقدام

بر ضمان نبود، مثل هبه، انسان مالش را هبه مکند بلا عوض، در هبه، اقدام مضمن نیست. مگوید هر جا اقدام مضمن
نباشد، امضای مضمن هم نیست، یعن شارع نمآید بوید من این عقد را امضا مکنم بشرط اینه ضمان باشد. تا اینجا در

عقد صحیح بود، پس در عقد صحیح که مثل هبه، اقدام مضمن نیست، امضای مضمن هم نیست. بعد مفرماید عقد فاسد، در
آن طبیعت با عقد صحیح اتحاد دارد. در عقد فاسد مگویید هبه فاسده، در صحیح مگویید هبه صحیحه، هر دو در آن کل و



در آن طبیع اتحاد دارند. اگر در کل و طبیع اتحاد داشتند، نتیجه این مشود همانطور که در عقد صحیح، اقدام مضمن
نیست، امضا مضمن نیست. 

پس در فاسد هم نه اقدام مضمن است، نه امضای مضمن است. منتها در فاسد که مگوییم امضا مضمن نیست، از باب سالبه
به انتفاء موضوع است، یعن شارع أصلا امضا نرده است، اما مگوییم امضای مضمن وجود ندارد. همانطور که در عقد
صحیح اقدام مضمن نیست، امضای مضمن نیست، در عقد فاسد هم نه اقدام مضمن است، برای اینه فرض این است که

عوض وجود ندارد، نه امضای مضمن است، بنحو سالبه به انتفاء موضوع است.

لذا محقق اصفهان(ره) مگوید اینه مگوییم «ما لا یضمن بصحیحه لا یضمن بفاسده» برای این است؛ همان علت که علت
برای عدم ضمان است، این علت هم در عقد صحیح وجود دارد و هم در عقد فاسد؛ و اگر عقد صحیح و فاسد در علت مشترک

شدند، در معلول هم باید مشترک باشند. سپس به کلام شیخ طوس(ره) مپردازد. اولین نتهای که محقق اصفهان(ره)
مفرماید این است که شیخ طوس(ره) اصلا نمخواهد اولویت را بوید. شیخ طوس(ره) که مگوید اگر در عقد صحیح،

ضمان نیست، در فاسد هم ضمان نیست، فیف بفاسده؛ این «کیف»، «کیف تعجب» است، نه «کیف اولویت».

یعن اگر کس بخواهد بوید در فاسد ضمان هست، جای تعجب دارد، برای اینه فاسد و صحیح در علت با یدیر مشترک
هستند، دو چیز که در علت مشترک بودند، باید در معلول هم با یدیر مشترک باشند. اگر بخواهیم بوییم در معلول اشتراک
ندارند، این جای تعجب دارد. محقق اصفهان(ره) مفرماید ظاهر عبارت شیخ طوس(ره) که مگوید اگر در صحیح ضمان

نباشد فیف بفاسده؛ مرادش فاسد از همان عقد صحیح است، یعن اگر در هبه صحیحه ضمان نبود، در هبه فاسده هم ضمان
نیست، اما مفرمایند توضیح که شیخ انصاری(ره) برای اولویت داده، ی توضیح دیری است. 

شیخ انصاری(ره) نمآید بوید هبهی فاسده در عدم ضمان، اول از هبه صحیحه است، بله مگوید اگر در عقود صحیحهای
که یضمن بصحیحه، ضمان در آنجا باشد، اما در فاسدش نباشد، در فاسد از این عقد صحیح که در صحیحش ضمان نیست،
بطریق اول است. یعن شیخ انصاری(ره) مقایسه مکند بین فاسد از عقد صحیح که در آن صحیح، ضمان نیست، اما نمآید
فاسد را با خود این صحیح مقایسه کند، بله این فاسد را با فاسد عقد صحیح که در آن صحیح ضمان هست، مقایسه مکند و

مگوید اگر در فاسد عقد صحیح که یضمن، اگر در آن فاسد ضمان نباشد، بطریق اول در فاسد از صحیح که ضمان
نیست، نباید ضمان باشد. بین این دو فاسدها مقایسه کرده است.

عبارت محقق اصفهان(ره) این است: «فإذا کان فاسد ما یضمن بصحیحه مع ترقّب الضمان منه لونه عل طبع صحیحة لا
یقتض الضمان، ففاسد ما لا یضمن بصحیحه الذی لا یترقّب منه الضمان بوجه لعدم الاقدام و عدم الإمضاء أول‌»؛ ایشان

مفرماید شیخ انصاری(ره) آمده بین این دو فاسدها نسبت سنج کرده، مگوید اگر فاسد عقد صحیح که در آن ضمان
هست، اگر کس بوید در فاسد آن ضمان نیست، در فاسد این عقدی که در صحیحش ضمان نیست بطریق اول نباید ضمان

باشد. برای اینه در این فاسد نه اقدام وجود دارد و نه امضا وجود دارد. بعد محقق اصفهان(ره) مفرماید این توجیه شیخ(ره)
با ظاهر عبارت شیخ طوس(ره) سازگاری ندارد. ظاهر عبارت شیخ طوس(ره) این است که مخواهد هبهی فاسده را با هبه

صحیحه مقایسه کند، مگوید اگر در هبهی صحیحه، ضمان نیست، در فاسدش بطریق اول نیست.

توضیح مرحوم شیخ انصاری(ره) بین هبه فاسده است و مثلا بین بیع فاسد، اولویت را اینطوری بیان مکند. لذا محقق
اصفهان(ره) بعدا مگوید ما باید طوری عبارت شیخ انصاری(ره) را توجیه کنیم تا بین این توضیح ایشان و اصل کلام شیخ

فاسد، یعن صحیح و طبیع گوید مسأله را ببریم روی طبیعباشد. توجیهش هم این است که م ارتباط روشن (ره) یطوس
عقد صحیح، اقتضای ضمان نداشته باشد، طبیع خواهد بفرماید اگر طبیعم (ه مقامه الشریفال اعل)وییم شیخ انصاریب

عقد فاسد بطریق اول اقتضای ضمان ندارد. این توجیه را برای کلام شیخ انصاری(ره) بیان مکند.



تا مرسد به مسأله إن قلت که تقریبا اول بحث دیروز ما بود و ما توضیح دادیم و بیان که ایشان برای إن قلت دارد، همین
است. بعد از اینه آن بیان گذشته را مکند، مگوید مستشل مگوید جناب شیخ انصاری(ره)! شما گفتید سبب ضمان

منحصر است در اقدام و امضا؛ ول ی سبب سوم هم برای ضمان وجود دارد، و آن «عل الید» است، «عل الید»، نه اقدام
است و نه امضا است. از این «عل الید» ، عقود صحیح که در آنها عوض وجود ندارد، مثل هبهی صحیحه، عاریه، ودیعه و
امانت، خارج شده است، اما بقیه داخل در «عل الید» است. از جمله عقود فاسدهی از همین نوع از عقود، یعن هبه فاسده،
امانت فاسده، ودیعه فاسده، وکالت فاسده، اینها باید داخل در «عل الید» باشد و شیخ(ره) در جواب از إن قلت مفرمایند
همان أدلهای که مخرج هبه صحیحه، وکالت صحیحه و عاریه صحیحه است، همان ادله؛ مخرج هبه فاسده، وکالت فاسده و

عاریه فاسده است. 

ایشان اسم آنرا مگذارند «ادلهی استیمان». آناه اینجا محقق اصفهان(ره) شاهار خودش را مخواهد نشان دهد و آن این
در فقه ما فرق دارد. این استیمان؛ یعن گوید، با آن استیمان اصطلاحکه شیخ انصاری(ره) م فرماید این استیماناست م

استیمان مال، استیمان مال یعن «تسلیط الغیر عل المال عن الرضا من دون عوض» ؛ یعن اگر کس غیر را بر مال
خودش مسلط کرد با رضایت خودش، بدون عوض، این استیمان مال است. اما استیمان فقه و امانت فقه جای است که

من مالم را به دیری مدهم و مگویم حفظش کن و نهدار، امانت پیش تو باشد، و ی روزی هم مآیم مگیرم.

اما این استیمان مال، ی معنای عام دارد، شامل هبه، عاریه، وکالت و ودیعه مشود. مفرماید مراد شیخ(ره) از استیمان؛
«أنّ المراد من الاستیمان المال لیس هو الاستنابة ف الحفظ، فإنّه لا ش‌ء من العقود کذل إ الودیعة، بل المراد منه هو

التسلیط عن الرضا و عدم کون التسلیط بلا إذن منه حت تون یده عادیة، و ما ذکره رحمه اله من التسلیطات المجانیة کلها
کذل»؛

استیمان در حفظ، فقط در مورد ودیعه است. این چهار تسلیط را که شیخ(ره) ذکر کرد، تملی بلا عوض، انتفاع از مال، وکالت
و اجرت بلا عوض، عمل بلا عوض، عمل بلا اجرت و ی هم همین حفظ مال، تمام اینها از این قبیل است. حالا اینها را برای

چه ذکر کردیم؟ اینها را برای این ذکر کردیم که محقق اصفهان(ره) مگوید جناب استاد ما؛ مرحوم آخوند خراسان(ره) که آمد
بر اولویت شیخ(ره) اشال کرد که اولویت نیست، و أصلا مساوات هم وجود ندارد، محقق اصفهان(ره) مفرماید این اشال

شما زمان وارد است که مراد از این استیمان در کلام شیخ(ره)، همین امانت باشد، اما اگر مرادش استیمان بمعنای عام باشد،
یعن تسلیط غیر بر مال عن الرضا بلا عوض، اینجا اولویت در جای خودش ثابت است. 

این خلاصه کلام محقق اصفهان(ره) است. فقط در اینجا اشال که وجود دارد، آن «عل من لم یضمنه المال» است که اول
عبارت شیخ(ره) است، آخرش دارد «ادله عدم ضمان مستأمن». اگر ما بخواهیم معنای عام را که محقق اصفهان(ره) فرموده
در اینجا قرار دهیم، ما هیچ دلیل که دال بر این عام باشد نداریم. یعن این استیمان عام که ایشان بیان مکند، ی روایت که
بوید اگر ی تسلیط باشد از روی رضا مطلقا، حالا تملی بلا عوض باشد، انتفاع باشد، همه اقسام که گفتید، اینجا ضمان
وجود ندارد، در اینجا چنین دلیل عام نداریم. حالا در عبارات شیخ(ره) دقت کنید ببینید آیا این بیان که محقق اصفهان(ره)

کرده، مرحوم آخوند(ره) هم شاگرد بلا واسطه شیخ بوده، آخوند(ره) از عبارت شیخ چنین استظهاری نرده که مراد از استیمان،
معنای عام است، اما محقق اصفهان(ره) اینطور بیان کرده است. ببینید این بیان درست است یا نه؟

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


